
COLETÂNEA UMBANDA
A MANIFESTAÇÃO DO ESPÍRITO 

PARA A CARIDADE

Padrinho Juruá
Edição 2019

AS ORIGENS DA UMBANDA I



ÍNDICE 
 

• PREFÁCIO...............................................................................................................................................01 
 

• OS VENERABILÍSSIMOS DA UMBANDA..............................................................................................08 
 

• “CABOCLO DAS SETE ENCRUZILHADAS” – O ANUNCIADOR DA UMBANDA..............................11 
 
              O PASTOR DA UMBANDA........................................................................................................................................12 
 
              UM POUCO MAIS SOBRE O PASTOR DA UMBANDA............................................................................................14 
 

• A IMPLANTAÇÃO DA UMBANDA NO BRASIL.....................................................................................16 
 
              A UMBANDA É ANUNCIADA.....................................................................................................................................16 
 
              14 DE NOVEMBRO DE 1908.....................................................................................................................................19 
 
              15 DE NOVEMBRO DE 1908.....................................................................................................................................19 
 
              16 DE NOVEMBRO DE 1908 – A PRIMEIRA SESSÃO............................................................................................20 
 
              UMBANDA – A MANIFESTAÇÃO DO ESPÍRITO PARA A CARIDADE....................................................................22 
 
              O PRETO-VELHO PAI ANTONIO..............................................................................................................................23 
 
              ESTES EU POSSO CURAR, AQUELES SÓ A MEDICINA.......................................................................................24 
 
              A DOUTRINA E A CONDUTA DO MÉDIUM..............................................................................................................24 
 
              A SEDE INICIAL DA TENDA ESPÍRITA NOSSA SENHORA DA PIEDADE.............................................................25 
 
              A CRIAÇÃO DAS SETE TENDAS DE UMBANDA.....................................................................................................33 
 
              AS TENDAS DO CABOCLO DAS SETE ENCRUZILHADAS....................................................................................33 
 
              A TENDA NOSSA SENHORA DA PIEDADE.............................................................................................................35 
 
              A TENDA DE NOSSA SENHORA DA CONCEIÇÃO.................................................................................................36 
 
              A TENDA NOSSA SENHORA DA GUIA....................................................................................................................36 
 
              SOBRE A DESCENDÊNCIA DA TENDA ESPÍRITA MIRIM E O SEU FUNDADOR BENJAMIM  
              GONÇALVES FIGUEIREDO (DESCENDE DA TENDA ESPÍRITA NOSSA SENHORA DA PIEDADE)...................41 
 
              ORIXÁ MALLET – O CAPITÃO DE DEMANDA.........................................................................................................48 
 
              MOVIMENTO ESPIRITUALISTA BRASILEIRO.........................................................................................................51 
 
              SALVE UMBANDA.....................................................................................................................................................53 
 
              TRABALHO ININTERRUPTO....................................................................................................................................55 
 

• A PEQUENA DESBRAVADORA............................................................................................................57 
 

• TRANSCRIÇÃO DAS GRAVAÇÕES HISTÓRICAS...............................................................................59 
 

• REPRODUÇÃO DA FITA CASSETE Nº 31, GRAVADA POR LILIA RIBEIRO.....................................60 
 

• EM 1971, A SENHORA LILIA RIBEIRO, DIRETORA DA TENDA DE UMBANDA LUZ, ESPERANÇA, 
            FRATERNIDADE – RJ, GRAVOU UMA MENSAGEM DO CABOCLO DAS SETE ENCRUZILHADAS 
            NA TENDA ESPÍRITA NOSSA SENHORA DA PIEDADE......................................................................65 
 

• TRANSCRIÇÃO DE TRECHOS DA FITA CASSETE Nº 50, GRAVADA POR LILIA RIBEIRO............68 
 

• REPRODUÇÃO DA FITA CASSETE Nº 52, GRAVADA POR LILIA RIBEIRO.....................................70 
 

• PRIMEIRO RELATO ESCRITO SOBRE A TENDA ESPÍRITA NOSSA SENHORA DA PIEDADE......80 
 



PAREI AQUI 
 
 

• REPORTAGEM DE LILIA RIBEIRO SOBRE A FUNDAÇÃO DA UMBANDA – 1971...........................84 
 

• LILIA RIBEIRO – UMBANDA – INÍCIO DE UMA LONGA JORNADA...................................................89 
 

• LILIA RIBEIRO – TESTEMUNHOS PARA A POSTERIDADE.............................................................102 
 

• LILIA RIBEIRO – MENSAGEM DE ZÉLIO............................................................................................107 
 

• “EU FUNDEI A UMBANDA” – MATÉRIA ENVIADA POR LILIA RIBEIRO PARA A REVISTA  
            “GIRA DE UMBANDA”.........................................................................................................................108 
 

• LILIA RIBEIRO SOBRE OS 70 ANOS DA INCORPORAÇÃO DO CABOCLO DAS SETE  
ENCRUZILHADAS................................................................................................................................114 

 
• FEDERAÇÃO COMEMORA DIA DA UMBANDA.................................................................................117 

 
• E ASSIM NASCEU O PRIMEIRO TERREIRO DE UMBANDA – LILIA RIBEIRO................................118 

 
• A CARIDADE ESPÍRITA NO RIO DE JANEIRO..................................................................................121 

 
• O CABOCLO DAS SETE ENCRUZILHADAS E A EVOLUÇÃO DOS RITOS  

            AFRO-BRASILEIROS............................................................................................................................123 
 

• CABANA DE PAI ANTONIO.................................................................................................................125 
 

• AUTÓGRAFO DE ZÉLIO DE MORAES................................................................................................126 
 

• COMO CONHECI ZÉLIO DE MORAES................................................................................................127 
 

• EIS QUE O CABOCLO VEIO A TERRA “ANUNCIAR” A UMBANDA................................................133 
 
              O VERDADEIRO LOCAL DA PRIMEIRA MANIFESTAÇÃO DO CABOCLO DAS SETE ENCRUZILHADAS........139 
 
              HISTÓRICO DA FUNDAÇÃO DA FEDERAÇÃO ESPÍRITA DO ESTADO DO RIO DE JANEIRO EM NITERÓI...140 
 

• FREI GABRIEL MALAGRIDA – O CABOCLO DAS SETE ENCRUZILHADAS..................................142 
 
              ACORDÃO DOS INQUISIDORES DO PADRE GABRIEL MALAGRIDA.................................................................144 
 
              A MÉDIUM VIDENTE REVELA UM PADRE JESUÍTA............................................................................................145 
 
              QUEM SÃO OS JESUITAS?....................................................................................................................................146 
 
              PADRE JOSÉ DE ANCHIETA..................................................................................................................................147 
 
              PADRE MANOEL DA NÓBREGA............................................................................................................................149 
 

• ESTÓRIA DA ENCARNAÇÃO NO BRASIL DO CABOCLO DAS SETE ENCRUZILHADAS.............150 
 

• FOTOS GERAIS DA TENDA ESPÍRITA NOSSA SENHORA DA PIEDADE, EM BOCA DO 
            MATO – CACHOEIRA DE MACACÚ.....................................................................................................152 
 

• ZÉLIO FERNANDINO DE MORAES.....................................................................................................164 
 
              MENSAGEM DO CABOCLO DAS SETE ENCRUZILHADAS – SER ESPÍRITA.....................................................167 
 
              MENSAGEM DE ZÉLIO FERNANDINO DE MORAES............................................................................................167 
 
              ZÉLIO DE MORAES: APÓSTOLO DA UMBANDA..................................................................................................170 
 

• ALGUNS ASPECTOS DA VIDA DE ZÉLIO FERNANDINO DE MORAES..........................................171 
 
              ZÉLIO DE MORAES – VEREADOR.........................................................................................................................171 
 

http://povodearuanda.wordpress.com/2007/06/15/historia-da-encarnacao-no-brasil-do-caboclo-das-sete-encruzilhadas/


• UMBANDA NÃO FAZ O SANTO NEM FEITURA DE CABEÇA..........................................................174 
 
               A INDÚSTRIA DE “FAZER SANTO” É UMA VIGARICE.........................................................................................176 
 
               INCORPORAR ORIXÁ?..........................................................................................................................................176 
 
               A ÚLTIMA MENSAGEM DE ZÉLIO.........................................................................................................................176 
  
               MENSAGEM DE SETE ENCRUZILHADAS............................................................................................................177 
 

• CARIDADE NÃO É MERCADORIA PARA SER VENDIDA – UMBANDA PURA E DECENTE  
            ESTÁ SENDO TRAÍDA POR VIGARISTA.............................................................................................178 
 

• REGIMENTO INTERNO DA TENDA ESPÍRITA NOSSA SENHORA DA PIEDADE...........................182 
 

• SESSÕES E RITUAIS DA TENDA ESPÍRITA NOSSA SENHORA DA PIEDADE..............................193 
 

• O QUE É A LINHA BRANCA DE UMBANDA E DEMANDA................................................................199 
 
               AS SUBDIVISÕES DO ESPIRITISMO....................................................................................................................200 
 
               A LINHA BRANCA DE UMBANDA E DEMANDA...................................................................................................200 
 
               OS ATRIBUTOS E PECULIARIDADES DA LINHA BRANCA.................................................................................202 
 
               AS SETE LINHAS BRANCAS.................................................................................................................................203 
 
               A LINHA DE SANTO...............................................................................................................................................204 
 
               OS PROTETORES DA LINHA BRANCA DE UMBANDA.......................................................................................205 
 
               OS ORIXÁS.............................................................................................................................................................206 
 
               OS GUIAS SUPERIORES DA LINHA BRANCA.....................................................................................................207 
 
               A CURA DA OBSESSÃO.......................................................................................................................................208 
 
               AS FESTAS DA LINHA BRANCA..........................................................................................................................208 
 
               O KARDECISMO E A LINHA BRANCA DE UMBANDA........................................................................................209 
 
               A FEDERAÇÃO ESPÍRITA BRASILEIRA E A LINHA BRANCA DE UMBANDA...................................................211 
 
               CABOCLOS E NEGROS........................................................................................................................................214 
 
               A LINHA BRANCA, O CATOLICISMO E AS OUTRAS RELIGIÕES.....................................................................216 
 
               A DOUTRINAÇÃO DO PRETO-VELHO................................................................................................................217 
 
               A INSTITUIÇÃO DE UMBANDA............................................................................................................................219 
 
               O FUTURO DA LINHA BRANCA DE UMBANDA.................................................................................................219 
 

• DOIS RELATOS DE TRABALHOS ESPIRITUAIS DA LINHA BRANCA DE UMBANDA E  
            DEMANDA DO CABOCLO DAS SETE ENCRUZILHADAS.................................................................221 
 
               DEFLAGRAÇÃO ESPONTÂNEA DE PÓLVORA....................................................................................................221 
 
               AÇÃO DE UM ESPÍRITO SOBRE UM SAPO.........................................................................................................221 
 

• ENTREVISTA COM DONA LYGIA CUNHA, NETA DE ZÉLIO DE MORAES E RESPONSÁVEL  
            PELA CONDUÇÃO DAS SESSÕES NA TENDA ESPÍRITA NOSSA SENHORA DA PIEDADE........223 
 

• REPORTAGEM DA “REVISTA ESOTERA”, DE FEVEREIRO DE 2006, COM IMPORTANTES  
            INFORMAÇÕES DE ZILMÉIA DE MORAES.........................................................................................231 
 



PREFÁCIO 
 

Queremos registrar, explicitamente, que é nosso, e só nosso, de maneira indivisível e absoluta, todo e qualquer 
ônus que pese por quaisquer equívocos, indelicadezas, desvios ou colocações menos felizes que, porventura, 
sejam ou venham a ser localizadas neste livro, pois, temos certeza plena de que se tal se der terá sido por 
exclusiva pequenez deste menor dos menores irmãos de Jesus, deste que se reconhece como um dos mais 
modestos dos discípulos umbandistas. 
 
Todo o material utilizado na feitura desta obra é divido em:  
 

1) Profundas e exaustivas pesquisas;  
 

2) Orientações espirituais; e,  
 
3) Deduções calcadas na lógica, na razão e no bom senso.  

 
Não podemos nos esquecer do que escreveu Kardec, em “A Gênese” – capítulo I, item 50: “(...) os Espíritos 
não revelam aos homens aquilo que lhes cabe descobrir, usando de pesquisas, esforço continuo, estudos 
aprofundados e comparações com outros estudiosos”. Foi exatamente isso que fizemos. 
 
Realizamos longas e exaustivas pesquisas a fim de sermos fiéis ao que realmente aconteceu, bem como 
coletamos informações da espiritualidade para posteriormente colocar algumas poucas observações, tudo 
dentro dos ensinamentos crísticos, da razão e do bom senso. 
 
A Espiritualidade Superior nos faz atingir o conhecimento da verdade por nós mesmos, por intermédio do 
raciocínio, ao invés de submeter um Espírito iluminado ao sacrifício de descer ao plano físico para nos elucidar.  
 
Não devemos apenas nos esconder atrás de um Espírito em psicografias ou mensagens psicofônicas para 
escrevermos doutrina religiosa; devemos somente pedir a intervenção espiritual quando o assunto fugir 
totalmente à nossa compreensão; aliás, todo o conhecimento já está no mundo; basta ter paciência e 
perseverança para encontrá-los.  
 
As bases primordiais do conhecimento e das normas divinas já foram fartamente explicadas pelos Espíritos 
crísticos das diversas filosofias e religiões; o ser humano está capacitado a dispô-las da mesma maneira que 
melhor atendam à sua concepção.  
 
"Tenho a impressão de ter sido uma criança brincando à beira-mar, divertindo-me em descobrir uma pedrinha 
mais lisa ou uma concha mais bonita que as outras, enquanto o imenso oceano da verdade continua misterioso 
diante de meus olhos”. (Isaac Newton) 
 
Muito já se tem escrito sobre o que é Umbanda, e este é mais um apontamento sobre suas características e 
finalidades. Não pretendemos “impor” nada a ninguém, mas sim, levar todos a pensarem melhor, a fim de 
enxergarem outras realidades e plasmarem em suas mentes, a religiosidade maravilhosa da Umbanda.  
 
“Tem muita gente falando que se copiam assuntos e verdades (...) mas a verdade não se copia, a verdade 
existe, não é filhos? E se ela existe, não é copiada; ela é divulgada por muitos seres, de muitas formas, por 
vários estilos de esclarecimento sobre ela mesma. Vejam bem: as linguagens dos grupos espiritualistas são 
diferentes e, as que são corretas, pretendem levar os discípulos da Terra a um mesmo ponto: o ponto do 
esclarecimento e da chegada do amor e da consciência na Terra. Os filhos têm que saber que a realidade da 
vida na Terra e a vida no Cosmos é contemplada de inúmeras formas e tem explicações baseadas na verdade 
imutável (...). Mas tem outros pontos de vista sobre elas também (...).” (Cacique Pena Branca – Mensagem 
canalizada por Rosane Amantéa) 
 
Essa explicação é perfeitamente compatível com a posição colocada em “o Evangelho Segundo o Espiritismo”, 
cap. XXIV, onde diz que: “Cada coisa deve vir ao seu tempo, pois a sementeira lançada a terra, fora do tempo 
não produz (...)”. Os Espíritos procedem, nas suas instruções, com admirável prudência.  
 
“(...) As grandes ideias jamais irrompem de súbito. As que se assentam sobre a verdade sempre têm 
precursores que lhes preparam parcialmente os caminhos. Depois, em chegando o tempo, envia Deus um 
homem com a missão de resumir, coordenar e completar os elementos esparsos, de reuni-los em corpo de 
doutrina. Desse modo, a ideia, ao aparecer, encontra Espíritos dispostos a aceitá-la”. (Trecho da introdução de “O 
Evangelho segundo o Espiritismo”, de Allan Kardec – IV) 
 
É sucessiva e gradualmente que eles têm abordado as diversas partes já conhecidas da doutrina, e é assim 
que as demais partes serão reveladas no futuro, à medida que chegue o momento de fazê-las sair da 
obscuridade.  

 1 



Nossa esperança é que você, leitor, se sensibilize com o que está escrito aqui, e verá uma Umbanda calcada 
nos ensinamentos crísticos, na razão e no bom senso, movida pela noção do conhecimento do que representa 
essa grande religião perante a humanidade. De acordo com seus próprios recursos e reconhecendo as 
limitações das circunstâncias muitas vezes impostas, temos a certeza que você fará de tudo para compreendê-
la e divulgá-la. 
 
Os conhecimentos impressos neste livro, com certeza são breve pincelada da realidade cultural umbandística.  
 
Como disse o venerável Espírito de Ramatís: “A Umbanda, portanto, ainda é o vasilhame fervente em que 
todos mexem, mas raros conhecem o seu verdadeiro tempero”. 
 
E como cantava Pai Antônio, manifestado em Zélio de Moraes (Conforme gravação na fita 52 a – 23 minutos e 10 
segundos, disponibilizada juntamente com esse livro): 
 

Tudo mundo que Umbanda 
Que, que, que Umbanda 

Mas, ninguém sabe o que é Umbanda 
Mas quer, quer, quer Umbanda 

Umbanda tem fundamento. 
Mas quer, quer, quer Umbanda 

Mas, ninguém sabe o que é Umbanda 
 
Temos certeza que existem muitas maravilhas a serem descobertas sobre a Umbanda. Todos têm uma natural 
curiosidade do que é e o que representa toda essa religiosidade genuinamente brasileira e muitos até agora 
estavam em dúvidas, pois lhes faltavam recursos literários para compreendê-la. 
 
Pode ser que muitas das noções aqui apresentadas poderão não ser aceitas e que podemos inclusive 
contrariar muitas pessoas.  
 
Em nossas observações particulares não pretendemos aviltar a doutrina praticada em seu Terreiro ou aceita 
por você, mas somente estamos colocando mais um ponto de vista e esperamos que todos leiam e reflitam, 
usando a razão e o bom senso, para depois verificar a veracidade dos ensinamentos por nós esposados. 
 
“Mais vale repelir dez verdades que admitir uma só mentira, uma só teoria falsa” (pelo Espírito de Erasto). 
Máxima repetida em “O Livro dos Médiuns”, 20º capítulo, item 230, página 292. 
 
Para emitirmos uma crítica, temos que estar escudados em conhecimentos culturais profundos e militando 
diariamente dentro da Religião de Umbanda, pois somente assim poderemos nos arvorar em advogados de 
nossas causas. Não podemos simplesmente emitir opiniões e conceitos calcados em “achismos” (o achar e a 
mãe de todos os erros), ou mesmo escudados tão somente pelo que outros disseram ser a verdade absoluta. 
 
Lembre-se que tudo esta sendo feito para o bem e a grandiosidade da Umbanda. Da nossa parte, estaremos à 
disposição, pessoalmente, para dirimir dúvidas e fornecer os esclarecimentos necessários a tudo o que neste 
livro foi escrito.  
 
A UMBANDA É DE TODOS, NEM TODOS SÃO DA UMBANDA 
 
Um dia, hão de chegar, altivos e de peito impune, pessoas a dizer-lhes: sou umbandista, tenho fé em Oxalá, 
tenho mediunidade… com altivez e força tal que chegarão a lhe impressionar. 
 
Mas quando olhar bem seu semblante, você o verá opaco, translúcido e sem o calor de um verdadeiro 
entusiasta e batalhador em prol da mediunidade umbandista. 
 
A Umbanda é uma corrente para todos, mas nem todos se dedicam a ela como deveriam.  O verdadeiro 
umbandista sente, vive, respira, se alimenta espiritualmente nela. Não com fanatismo, mas sim com dedicação 
aflorada no fundo d’alma. 
 
Ser umbandista é difícil por ser muito fácil; é só ser simples, honesto e verdadeiro. 
 
Não batam no peito e digam serem umbandistas de verdade, mas procurem demonstrar com trabalho, luta, 
dedicação e, principalmente, emoção de estar trabalhando nessa corrente. 
 
Eu lhe garanto que a recompensa será só sua. 
 
Falange Protetora 
 
(Trecho do livro “Umbanda é Luz” de Wilson T. Rivas) 

 2 



Somente pode testemunhar quem realmente milita com fé, amor, desprendimento e mangas arregaçadas, para 
a grandeza desta tão magnífica Religião Nacional. 
 
No primeiro livro (“COLETÂNEA UMBANDA – A MANIFESTAÇÃO DO ESPÍRITO PARA A CARIDADE – AS 
ORIGENS DA UMBANDA”), estaremos disponibilizando todo um material histórico sobre a formação da 
Umbanda. 
 
Podemos afirmar que nenhuma religião nasce plena. Ela nasce em fase embrionária e como uma criança ela 
cresce e se desenvolve. Somos sabedores que no surgimento de qualquer evento importante que permeia a 
vida de muitos, com o passar dos tempos, quando tudo se inicia somente com observações calcadas na 
oralidade, pela falta documental comprobatória, muita coisa acaba transformando-se em mito e/ou estórias. 

 
Por isso, na realização do livro sobre as “Origens da Umbanda” – procuramos ser fiéis nos relatos, sem mudar 
uma vírgula sequer. Em alguns assuntos, tomamos a liberdade de tecer observações, calcadas da razão e no 
bom senso, a fim de esclarecer ou mesmo dirimir certas dúvidas.  
 
Muitos umbandistas falam sobre o Caboclo das Sete Encruzilhadas, mas, infelizmente, raros são os que 
seguem suas orientações. Muitos dão muitas desculpas, todas calcadas na idiossincrasia. Propagam o 
Caboclo como anunciador da Umbanda, mas, deixam suas evidentes e claras “Linhas Mestras” (assim 
nominadas por nós) relegadas a uma Umbanda lírica, histórica e ultrapassada, alegando que a Umbanda 
evoluiu desde a sua criação, e por isso, muita coisa que o Caboclo das Sete Encruzilhadas orientou que não 
usasse ou fizesse, hoje, já pode ser usado e feito com justificativas particulares, sem bom senso e sem a 
anuência da espiritualidade maior, aduzindo que a Umbanda progrediu e hoje tudo pode ser feito a bel prazer.  
 
Cremos que o Caboclo das Sete Encruzilhadas institui a Umbanda, normatizando-a com orientações 
doutrinárias simples, mas, que teriam de serem seguidas a risca. A partir da fundação da Umbanda, muitos 
umbandistas derivaram das práticas originais, criando o que chamamos de: “Modalidades de Umbanda”. Se 
essas modalidades de Umbanda, mesmo não seguindo todas as “Linhas Mestras” do anunciador, estiverem 
praticando a caridade desmedida, a compaixão, fé, amor, humildade, desprendimento, desapego, perdão e 
perseverança, estão no caminho certo, mas, estariam mais seguros, seguindo todas as “Linhas Mestras” do 
anunciador. Só teríamos que nos posicionar, e classificarmos que modalidade de Umbanda se pratica, para 
que o leigo possa se posicionar.  
 
Inclusive, afirmamos que nem todo Espírito que “baixa” em Terreiro é autorizado a dirigir ou agir em nome da 
Umbanda. Seguimos a regra evangélica que diz: “Amados, não creiais a todo Espírito, mas provai se os 
Espíritos são de Deus, porque já muitos falsos profetas se têm levantado no mundo.” (I João, 4:1). Observem o 
que o Capitão Pessoa, dirigente da Tenda Espírita São Jerônimo, um das sete Tendas fundadas pelo Caboclo 
das Sete Encruzilhadas, em 1942 disse: “(...) O Caboclo das Sete Encruzilhadas é o legítimo senhor de Um-
banda no Brasil; nenhuma entidade, por grande que seja, intervém nos trabalhos da magia branca sem uma 
prévia combinação com ele (...). – “O que deseja, sobretudo, é que este ritual (nota do autor: ritual da Umbanda) 
seja praticado apenas por Guias autorizados, porque não são todos Espíritos que baixam nos Terreiros que se 
acham à altura de praticá-lo”(...). 
 
Tem irmãos umbandistas que creem que o Caboclo das Sete Encruzilhadas foi o fundador da Umbanda. 
Outros não creem que Caboclo das Sete Encruzilhadas anunciou a Umbanda, tachando tudo como “mito da 
fundação”. Outros, dizem que Zélio de Moraes era kardecista e, portanto, montou uma Umbanda kardequizada. 
Outros, que o Caboclo das Sete Encruzilhadas criou a primeira modalidade de Umbanda, nominada de “Linha 
Branca de Umbanda e Demanda”, conhecida pelo povo de “Umbanda Branca”. Enquanto não houver 
comprovação documentária, fonográfica, discográfica ou mesmo filmográfica, tudo é pura conjectura, opiniões 
calcadas na idiossincrasia, ou mesmo em achismos.  
 
Por isso, primamos pela farta documentação histórica no primeiro livro, juntando em anexo, documentos 
escritos, jornalísticos e fonográficos, mostrando existir a Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade em inicio 
do século 20. Contra documentos não há argumentos. Mas é só. Não nos apresentaram até agora nenhum 
documento específico atestando a fundação da Umbanda. Nós cremos que tal aconteceu, e procuramos 
comprovar com a Espiritualidade que nos assiste, a qual nos afirmou ser verdade, inclusive. complementando 
alguns fatos. Mas, a “fundação da Umbanda” ainda continuando sendo anunciada oralmente, somente. 
 
Cremos que muita coisa ainda há de aparecer e ser esclarecida quanto à história da Umbanda, do Caboclo das 
Sete Encruzilhadas, da Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade e de Zélio Fernandino de Moraes. Verificar 
esses dados históricos já foi como procurar agulha num palheiro; hoje esta sendo como procurar agulha num 
agulheiro. Mas, se todos que tiverem um pequeno dado histórico e comprovado contribuírem, com certeza 
poderíamos juntar todas as peças do tabuleiro e assim descortinar o movimento umbandista brasileiro em sua 
real beleza e funcionalidade.  
 

 3 



Temos poucos, mas, fiéis trabalhadores engajados no resgate histórico da nossa amada Umbanda. Uns 
estudiosos concordam e outros discordam dos entendimentos sobre os relatos históricos. Uns merecem e 
outros desmerecem a descoberta que alguns fizerem em fatos documentais. A verdade é uma só: Quem 
participou juntamente do Caboclo das Sete Encruzilhadas em sua missão na Terra já desencarnou e não 
deixou nada, a não ser, alguns comentários espaçados. Por isso, achamos bonito entender certos aspectos de 
como tudo era, mas damos verdadeiro valor e insistimos obsessivamente, que nós umbandistas devemos sim, 
atentar para o que o Caboclo deixou como “Linhas Mestras” a serem seguidas; o resto são somente fatos 
históricos para satisfazer a curiosidade, ou mesmo liturgias, rituais, preceitos e procedimentos utilizados na 
Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade, que entendemos serem práticas da Tenda, e, se durante mais de 
cem anos o que foi praticado sem o conhecimento da Umbanda em geral, é porque assim o quis a Cúpula 
Astral de Umbanda, cremos que por entender que seriam tão somente práticas internas, para o que acontecia 
em época, assim como cada Terreiro tem as suas.  
 
Não atentar para o estudo e entendimento das “Linhas Mestras” preconizadas pelo Caboclo das Sete 
Encruzilhadas, seria o mesmo que deixarmos de lado os ensinamentos de Jesus, para somente atentar, 
discutir, brigar, para provar se ele era moreno, se tinha 1.80 de altura, se era casado, se mantinha relações 
sexuais, se teve filhos, se bebia vinho, etc., o que não iria de maneira nenhuma acrescentar em nada a nossa 
evolução espiritual. E na Umbanda, relegar os ensinamentos doutrinários (que nominamos de “Linhas 
Mestras”), para enfatizar que a Umbanda fundada pelo Caboclo das Sete Encruzilhadas seria realizar as 
mesmas práticas litúrgicas, ritualísticas, sem tirar e nem por, é engessar tudo, é tirar a oportunidade do estudo 
e aplicação de novos procedimentos calcados no Evangelho, nos ensinamentos crísticos, na Codificação 
Kardeciana, na razão e no bom senso. O Caboclo das Sete Encruzilhadas orientou aos médiuns umbandistas 
para que estudassem os ensinamentos dos Espíritos Superiores em Kardec; portanto, seguindo esses 
ensinamentos, vamos entender que devemos cultivar diariamente as práticas das virtudes (moral), reforma 
íntima, nos tornarmos melhores, cultivarmos a caridade, o perdão, a fé, o amor, etc. Isso é primordial. Rituais, 
liturgias, preceitos se constituem tão somente em práticas exteriores, importantes no contexto energético / 
psicossomático, no entendimento que Deus nos legou tudo na Natureza para utilizarmos com consciência, mas 
não são primordiais; vem em aporte para quem necessita, como uma alavanca para levantar, para depois 
procedermos a devida reforma íntima. Em toda a nossa obra, estaremos explicando melhor esse pensamento e 
esses procedimentos.  
 
Pela extensão, da “COLETÂNEA UMBANDA – A MANIFESTAÇÃO DO ESPÍRITO PARA A CARIDADE” 
dividimo-lo em vários livros, cada um estudando vários aspectos da doutrina Umbandista, para que todos 
possam, passo a passo, vislumbrar esta maravilhosa religião. No livro: “As Origens da Umbanda” está, 
somente, o estudo histórico da Umbanda, inalterado; e somente em poucas partes fizemos algumas 
considerações; quanto ao restante dos livros, estarão impressas noções sobre a doutrina umbandística, suas 
características, atributos e atribuições, bem como seus aspectos esotéricos e exotéricos, com total visão da 
“Escola Iniciática Umbanda Crística”.  
 
Por serem progressivos, facilitará o estudo da Umbanda tanto nas Sessões de Educação Mediúnica e 
Doutrinária, bem como em cursos preparatórios de médiuns; assim, quando os médiuns terminarem cada livro, 
com certeza estarão escudados nos conhecimentos gerais umbandísticos necessários ao seu desenvolvimento 
como médium umbandista. Esta obra também servirá grandemente para todos aqueles, simpatizantes, 
estudantes, sociólogos, antropólogos religiosos e curiosos, que querem saber o que é Umbanda. 
 
Obs.: Se alguém reconhecer suas ideias impressas neste livro e não ver o devido crédito comunique-se 
conosco, onde iremos sanar tal entrave, verificando a veracidade dos fatos. Afinal, quando uma verdade 
espiritual vem à tona, com certeza, vários médiuns sérios a recebem simultaneamente.  
 
Vejam o que diz Kardec: “Estai certos, igualmente, de que quando uma verdade tem de ser revelada aos 
homens, é, por assim dizer, comunicada instantaneamente a todos os grupos sérios, que dispõem de médiuns 
também sérios, e não a tais ou quais, com exclusão dos outros”. (“O Evangelho Segundo o Espiritismo”, capítulo 21, 
item 10, 6º §. (5)). 
 
Em nossas pesquisas, deparamos com um fórum aberto no site de Umbanda: “www.redeumbanda.ning.com”, 
que nos chamou atenção. Dizia assim: 
 
Uma regra para reger a todos. É possível? (Publicado por M.R.C. em 13 de Setembro de 2008 às 
11h20min) 
 
Cada pessoa tem sua leitura da vida de acordo com uma série de fatores, educação familiar, estudo didático, 
meio que vive. 
 
Observa-se uma variedade gigantesca de diferentes formas de levar seu viver.  
 
Esse aspecto nos acompanha em diversas áreas de nosso dia-a-dia, e não poderia ser diferente na Umbanda.  
 4 

http://www.redeumbanda.ning.com/
http://redeumbanda.ning.com/xn/detail/u_2b49oxq1nelg0


“(...) Muitas portas levam a morada do Pai (...)” 
 

É realmente possível conseguir uma linguagem única para a Umbanda?  
 
Decretar regras gerais nesta situação não alimentaria o preconceito e a intolerância, tendo em vista esses 
muitos níveis de entendimento? 
 
Bom pensar. Cigano. 
 
Responder até Marcos Alberto Corado 
 
Oi amigo 
 
A Casa ter regras – normas pré-estabelecidas para o seu funcionamento se fazem necessário, no que diz as 
necessidades básicas como: 
 

• Manter organização própria, segundo as normas legais vigentes, estruturada de modo a atender a 
finalidades por ela proposta. 

 
• Estabelecer metas para a casa, em suas diversas áreas de atividades, planejando periodicamente 

suas tarefas, e avaliando seus resultados. 
 

• Facilitar a participação dos frequentadores nas atividades da casa. 
 

• Estimular o processo do trabalho em equipes. 
 

• Dotar a casa de locais e ambientes adequados, de modo a atender em primeiro lugar as atividades 
prioritárias. 

 
• Não envolver a casa em quaisquer atividades incompatíveis ao fundamento da prática do bem e da 

caridade. 
 

• Zelar para que as atividades exercidas nos preceitos fundamentados pela casa sejam gratuitas, 
vedando qualquer espécie de remuneração. 

 
• Aceitar somente os auxílios, doações, contribuições e subvenções, bem como firmar convênios de 

qualquer natureza ou procedências, desvinculados de quaisquer compromissos que desfigurem o 
caráter da instituição, ou que impeçam o normal desenvolvimento de suas atividades, em prejuízos das 
finalidades nos trabalhos espirituais, preservando, assim, a independência administrativa da entidade. 

 
• Manter a disciplina quanto a horários, vestuários, comportamento, ética, etc., boa conduta para que 

nos trabalhos práticos os objetivos sejam alcançados. 
 

• A casa ter um grupo de estudo, com a participação de todos trabalhadores. 
 
Falei de alguns tópicos, quanto à parte de organização estrutural, para o bom funcionamento da espiritual. 
Quanto a este, cada casa tem uma tarefa a ser desempenhada.  
 
Estas tarefas são planejadas no mundo espiritual, com mentores já designados, trabalhos a serem realizados, 
médiuns que vão participar do processo daquela casa etc.; por isso que toda atividade espiritual de uma casa 
deve ser gerida pelo mentor da mesma, mas infelizmente em nossa vaidade e orgulho interferimos neste 
processo, muito das vezes colocando nosso objetivo pessoal, nossos interesses, interesses de outros que 
pode nos beneficiar etc., aí vem as diversidades, não diversidades naturais pela interação de encarnados e 
Espíritos pela diferença do próprio grau evolutivo de um e de outro no modo de levarem seus trabalhos, mas 
querendo alcançar objetivos dentro dos parâmetros do bem e da caridade, mas sim diversidades que são 
contrários à ética, a moral e os bons costumes. Aí se instala a diversidade, calcada no aproveitar, levar 
vantagem, denegrindo a imagem da Umbanda. 
 

**********//********** 
 
Por essa pequena conversa entre irmãos num fórum de Umbanda, observamos no feliz comentário do Sr. 
Marcos Alberto Corado, a questão da dificuldade de se formalizar um estudo coeso na Umbanda, devido à 
diversidade de cultura, conhecimento, etc.  
 
Pela diversidade cultural, fica difícil “escrever” sobre a Umbanda, sem ser tachado de nariz empinado ou 
mesmo de querer ser “expert”, somente por não coadunar com conceitos pré-estabelecidos por outrem. 
 5 

http://redeumbanda.ning.com/forum/topic/listForContributor?user=b6k9gpsnalwn


Por isso, antes de prosseguirmos, vamos alertar aos leitores que não estamos aqui falando em nome da 
Umbanda em si, coisa que, atualmente ninguém pode fazer, a não ser o seu anunciador, o Caboclo das Sete 
Encruzilhadas; o máximo que pode acontecer, que também é o nosso caso, é vivenciar, estudar e divulgar a 
“modalidade umbandista” a qual está ligado; afinal, o que existe são aos subgrupos dentro da Umbanda. 
Divulgamos uma doutrina calcada na razão e no bom senso, preconizada pela “Escola Iniciática Umbanda 
Crística”.   Portanto, se alguém não coadunar com os nossos ensinamentos, é fácil: feche o livro, não leia mais 
e siga os seus próprios passos, com a sua própria compreensão. “Tempus est mensura motus rerum mobilium” 
(O tempo é o melhor juiz de todas as coisas). 
 
“Nada aceiteis sem o timbre da razão, pois ela é Deus, no céu da consciência. Se tendes carência de 
raciocínio, não sois um religioso, sois um fanático”. “Não devem vocês impor as suas ideias de maneira tão 
radical. Cada Espírito é um mundo que deve e pode escolher por si os caminhos que mais lhe convém”. (pelo 
Espírito de Miramez). 
 
Irmãos umbandistas, nunca se esqueçam: O exemplo é a maior divulgação de uma doutrina superior. 
 
“Não obrigamos ninguém a vir a nós; acolhemos com prazer e dedicação as pessoas sinceras e de boa 
vontade, seriamente desejosas de esclarecimento, e estas são bastante para não perdermos tempo correndo 
atrás dos que nos voltam às costas por motivos fúteis, de amor próprio ou de inveja”. 
 
“Reconhece-se a qualidade dos Espíritos pela sua linguagem; a dos Espíritos verdadeiramente bons e 
superiores é sempre digna, nobre, lógica, isenta de contradições; respira a sabedoria, a benevolência, a 
modéstia e a moral mais pura; é concisa e sem palavras inúteis. Nos Espíritos inferiores, ignorantes, ou 
orgulhosos, o vazio das ideias é quase sempre compensado pela abundância de palavras.  
 
Todo pensamento evidentemente falso, toda máxima contrária à sã moral, todo conselho ridículo, toda 
expressão grosseira, trivial ou simplesmente frívola, enfim, toda marca de malevolência, de presunção ou de 
arrogância, são sinais incontestáveis de inferioridade num Espírito”.  
 
(Allann Kardec) 
 
Se quiserem, muito poderão aprender com os mais velhos e experimentados dentro da Umbanda. Lembre-se 
que tudo o que fizerem de bom com os mais velhos, estarão plantando nesses corações sementes de luz, que 
no amanhã poderão clarear os seus próprios caminhos. 
 
“Amamos as catedrais antigas, os móveis antigos, as moedas antigas, as pinturas antigas e os velhos livros, 
mas nos esquecemos por completo do enorme valor moral e espiritual dos anciãos”. (Lin Yutang)  
 
Importante:  
 
Não leia de um livro, somente um tópico ou aleatoriamente, emitindo sua opinião sobre o entendido somente 
naquele capítulo. Leia-o do começo até o final, pois, muitos assuntos vão-se completando, esclarecendo o 
tema.  
 
Parafraseando Torres Pastorinho: Para podermos interpretar com segurança um texto doutrinário, é mister:  
 

1º) Isenção de preconceitos;  
 
2º) Mente livre, não subordinada a dogmas;  

 
3º) Inteligência humilde para entender o que realmente está escrito, e não querer impor ao escrito o que se 

tem em mente;  
 

4º) Raciocínio perquiridor e sagaz;  
 

5º) Cultura ampla e polimorfa, mas, sobretudo; e,  
 

6º) Coração desprendido (puro) e unido a Deus. 
 
É imprescritível o direito de exame e de crítica e em nossos escritos não alimentamos a pretensão de 
subtrairmo-nos ao exame e à crítica, como não temos a de satisfazer a toda gente. Cada um é, pois, livre de o 
aprovar ou rejeitar; mas, para isso, necessário se faz discuti-lo com conhecimento de causa, vivência e cultura, 
e não somente com interpretações pessoais, ou mesmo impondo a sua “verdade”. 
 
“Do ponto de vista psicológico, a verdade pode ser entendida sob três aspectos: a minha verdade; a verdade 
do outro; e a verdade absoluta; a verdade é muito relativa; a verdade absoluta é Deus” (Divaldo Franco).  

 6 

http://www.feparana.com.br/kardec.php?cod_item=98%23%23


E temos como verdade absoluta provinda do Pai, tudo o que está calcado na razão, no bom senso e nos 
ensinamentos crísticos; o ponto de vista calcado no personalismo é pura idiossincrasia.  
 
CRÍTICA E SERVIÇO 
 
“Se muitos companheiros estão vigiando os teus gestos, procurando o ponto fraco para criticarem, outros 
muitos estão fixando ansiosamente o caminho em que surgirás, conduzindo até eles a migalha do socorro de 
que necessitam para sobreviver. 
 
É impossível não saibas quais deles formam o grupo de trabalho em que Jesus te espera”. 
 
(Pelo Espírito de Emmanuel) 
 
Ainda estamos na primeira fase da Umbanda (100 anos), a da implantação, já ingressando na segunda fase, a 
da doutrinação. Muita coisa ainda há de mudar. Hoje, fazemos, cremos e pregamos uma Umbanda. Amanhã, 
faremos, creremos e pregaremos outra Umbanda, calcada na Espiritualidade Maior. Mas, temos que preparar o 
terreno para as mudanças que virão futuramente.  
 
Ainda nos encontramos presos na egolatria, no egocentrismo e na idiossincrasia, sem ouvirmos atentamente o 
que nos passa a espiritualidade, pois ainda encontramo-nos preocupados tão somente com fatores externos, 
esquecendo as mudanças interiores, esquecendo de nos educar nos ensinamentos evangélicos, legados pelo 
meigo Rabino da Galileia. Vamos envidar todos os nossos esforços para as mudanças atuais que se fazem 
necessárias, a fim de que possamos unidos, nos preparar condignamente, para sermos fieis medianeiros e 
depositários da confiança da Cúpula Astral de Umbanda, em Aruanda. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 7 

http://crescendomoralmente.blogspot.com.br/2010/01/critica-e-servico-emmanuel.html%23%23


OS VENERABILÍSSIMOS DA UMBANDA 
 

     
                       Mãe Maria Santíssima                                               Nosso Senhor Jesus Cristo 
 
Os praticantes da Caridade da denominada “Linha de Umbanda”, chamaram a si a iniciativa dessa luta, de 
combate sem tréguas ante a extensão da maldade exercida pelos encarnados e desencarnados malvados, 
conhecendo bem a gravidade, a responsabilidade, as asperezas e os espinhos dessa luta, certos de que não 
lhes será recusada a assistência e o valioso auxílio capital dos bons amigos do espaço, aceitando agradecidos 
os de todos, seja qual for a sua personalidade, por mais humilde que seja ou pareça ser, desde que se 
identifiquem os desejos e as intenções, numa ação conjunta, conduzidos e iluminados por uma ofuscante 
Estrela, a Mãe Maria Santíssima, e como guia, Nosso Senhor Jesus Cristo. 
 
Sob as bênçãos da Venerabilíssima Mãe Maria Santíssima, e amparados pelo Venerabilíssimo Nosso Senhor 
Jesus Cristo e Seu Evangelho Redentor, trabalhamos na Umbanda. 
 
Na Umbanda, amamos com extremado carinho e profunda gratidão, a Venerabilíssima Mãe Maria Santíssima, 
devotando-lhe honra e gratidão. Reconhecemos em Mãe Maria Santíssima, um Espírito evoluidíssimo, que já 
havia conquistado, há milhares de anos, eminentes virtudes, tornando-a apta a desempenhar na crosta 
terrestre tão elevada missão, recebendo em seu seio o Emissário do Cristo Planetário, Nosso Senhor Jesus 
Cristo, que se fez homem para se transformar “no modelo da perfeição moral que a humanidade pode 
pretender sobre a Terra”.  
 
Fazemos de nossas palavras, a de nosso confrade, Pai Valdo:  
 
“A Mãe Maria Santíssima é a Estrela brilhante, encharcada da luz do amor e da misericórdia de Deus. Ela nos 
abraça, nos acolhe, nos cura e nos aponta o único caminho viável de ascender ao Reino de Deus, Reino de 
paz, e alegria permanentes, que é Jesus e o Seu Evangelho, quando vivenciado e amado. 
 
A Umbanda nasceu dos braços de Mãe Maria Santíssima, com o Caboclo das Sete Encruzilhadas, pois o  
mesmo sempre teve a maior consideração devocional por esta Mãe de Amor, bem como foi o seu sinal que 
marcou a primeira Tenda mandada erigir por ele, sob o título de “Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade”. 
Segundo as palavras do Caboclo das Sete Encruzilhadas: “Assim como Maria acolhe em seus braços o Filho, a 
Tenda acolheria aos que a ela recorressem nas horas de aflição”.  
 
Mãe Maria Santíssima é a Estrela da Umbanda. A sua vibração materna, a invocação de seu poder divinal está 
nos lábios, no coração e no trabalho de todos os Guias Espirituais; nos trabalhos dos Caboclos, na oração e 
trabalhos dos Pretos-Velhos. Está enfim, em todas as atividades umbandísticas sérias, pois ela é o braço 
materno da misericórdia Divina a acolher os filhos que chegam com suas dores e problemas, e os encaminham 
amorosamente ao médico Divino que é Jesus, o Divino Pai Oxalá, seu amado filho. 

 8 



A Umbanda venera, ama e concentra suas irradiações debaixo da bênção materna dessa Mãe Santíssima. 
Maria é a Mãe que nos ajuda na subida ao monte da perfeição, pela reforma íntima e trabalho assíduo em viver 
o Evangelho de Jesus.  
 
Todo umbandista, nesta festa (religiosidade) de fé e alegria com a presença querida desta Mãe Santíssima, 
ouve e bebe suas palavras dirigidas aos nossos corações, vindas dos textos evangélicos, nas Bodas de 
Canaã: “Fazei tudo que Ele (Jesus) lhes mandar”. 
 
Os Guias Espirituais da Umbanda nos dizem: 
 

• Estás acabrunhado, busque Maria; ela é a Senhora da consolação. 
 

• Estás desesperado, busque Maria; ela é a Mãe da esperança. 
 

• Estás preocupado, busque Maria; ela é a conselheira materna e fiel. 
 

• Estás doente, busque Maria; ela é a saúde dos enfermos. 
 

• Estás triste, busque Maria; ela é a causa da nossa alegria. 
 

• Estão lhe perseguindo e fazendo sofrer, busque Maria; ela é a defesa maternal. 
 
Em tudo, busque Maria; ela é a Estrela Matutina, refúgio e força dos fracos e imperfeitos, a Mãe do Divino 
Amor. A Umbanda sem a Mãe Maria Santíssima é uma Umbanda sem Jesus; e a Umbanda sem Jesus não é 
Umbanda, pois Ele é o Pastor Divino das Almas, que, por meio do Seu Evangelho Redentor nos ensina, e se 
torna o caminho para a felicidade, que consiste na implantação do Reino de Deus em nós. 
 
O Caboclo das Sete Encruzilhadas foi claro e tácito ao instituir o Movimento Religioso Umbandista no plano 
físico. Ele disse claramente: (...) “Vim para criar uma nova religião, baseada no Evangelho de Jesus e que terá 
como seu maior mentor o Cristo” (...). 
 
Tendo a Umbanda como missão maior orientar e acolher os que sofrem, ajudando-os em sua caminhada 
encarnatória, e apontando-lhes o caminho da verdadeira libertação contida nos ensinamentos evangélicos, 
perderia seu status de religião, religação com Deus, se não tivesse no alto de sua fé, doutrina e ritual a imagem 
e presença de Jesus Cristo, nosso senhor e redentor. Não podemos, contudo, nos esquecer que Aquela que 
trouxe ao mundo encarnado a presença do Filho de Deus, foi esse Espírito iluminado, Mãe Maria Santíssima, 
que se tornou, assim, a Mãe de toda a humanidade e a intercessora maior, diante do seu Filho, em favor de 
todos nós, Espíritos caminhantes, endividados e carentes de fé, amor, paz e alegria”.   
 

**********//********** 
 

Alguns religiosos confundem a honra que os Umbandistas tributam a Mãe Maria Santíssima, com a adoração 
que se deve a Deus. A Bíblia usa o termo “adorar” em várias acepções, tanto no sentido de “douleuo” como de 
“latreuo”, como diz a “Vulgata”, Bíblia original e escrita em latim por São Jerônimo. “Tu adorarás o teu Deus” (Mt 
4, 10). “Abraão, levantando os olhos, viu três varões em pé, junto a ele. Tanto que ele os viu, correu da porta da 
tenda a recebê-los e prostrando em terra os adorou” (Gn. 18,2). Eis os dois sentidos bem indicados pela própria 
Bíblia: 
 

• Culto de latria (grego: “latreuo”) quer dizer adorar. Aparece nas escrituras gregas cristãs como 
adoração no sentido de culto, ritos, cerimônias – É o culto de adoração suprema que se deve somente 
a Deus e consiste em reconhecer nele a Divindade única, prestando uma homenagem absoluta, como 
criador absoluto, ou seja, reconhecer que Ele é o Senhor de todas as coisas e Criador de tudo. Por ser 
adoração suprema, é um ato interno da alma que pode se manisfestar de formas variadas, conforme 
as circustâncias e as disposições da alma de cada um. “Amarás ao Senhor teu Deus de todas as 
formas, de todo o seu coração, de todo o seu entendimento e com todas as suas forças” (Marcos 12:30). 

 
• Culto de dulia (grego: “douleuo”) quer dizer honrar. É derivado do verbo grego “douléuo” que trás 

como equivalente, servir, ser subserviente, com honra. Honra tributada em razão de qualquer 
excelência – É especial aos Guias Espirituais e aos Santos, por serem Espiritos justos e virtuosos. 

 
• Culto de hiperdulia (grego: “hyper”: acima de; “douleuo”, honra), ou seja, honra acima de – honrar 

com reverência; que está acima da dulia, acima do culto de honra sem atingir o culto de adoração; por 
isso o prefixo “Hiper”, mas abaixo de Latrêutico = Latria) é prestado a quem está acima da dignidade 
dos Santos e dos Guias Espirituais (=dulia), mas abaixo de Deus (= Latria) – É o culto efetuado a 
Nosso Senhor Jesus Cristo, a Mãe Maria Santíssima, aos Sagrados Orixás, aos Anjos, etc. 

 
Portanto, para a Mãe Maria Santíssima, Nosso Senhor Jesus Cristo e os Sagrados Orixás, rendemos o culto 
de hiperdulia, ou seja, honramo-los com reverência. Adoramos supremamente, somente a Deus Pai. 

 9 



 
 
 

Umbandista que 
não estuda e não se 

dedica ao labor 
mediúnico 

caritativo, não é 
umbandista; é 

simplesmente um 
simpatizante. 

 
 

                                                    Pai Juruá 
 
 

 10 



 “CABOCLO DAS SETE ENCRUZILHADAS”  
O ANUNCIADOR DA UMBANDA 

 

 
 11 



Abrindo esse livro, queríamos encontrar uma maneira de homenagear o iniciador da Religião de Umbanda, 
mas, faltavam-nos palavras, quando encontramos um texto maravilhoso. Não poderíamos nos expressar tão 
majestosamente como o fez o Capitão Pessoa, um dos baluartes da Umbanda, em 1942, ao homenagear o 
nosso pastor, o Venerando Senhor Caboclo das Sete Encruzilhadas. Portanto, emocionadamente, fazemos das 
suas as nossas palavras: 
 

 
José Álvares Pessoa (Capitão Pessoa) 

 
O PASTOR DA UMBANDA 
 
“Bem-aventurados os que têm fé, porque esses verão a Deus Nosso Senhor”. A fé é uma das virtudes funda-
mentais de todas as religiões. Sublime por excelência, sem ela nada se poderá realizar no terreno espiritual e é 
por seu intermédio, dependendo da sua maior ou menor intensidade, que as almas se habilitam a levar avante 
a missão de que se incumbiram. A fé remove montanhas, cura as enfermidades do corpo e da alma, 
transforma os criminosos em cordeiros, faz o milagre – maravilhoso entre todos – do ladrão subir aos Céus 
com Jesus Cristo. 
 
Foi a fé que levou uma grande alma a realizar em nossa terra uma formidável obra de reforma religiosa, com a 
implantação, em nosso meio, da Lei de Umbanda. E esta realização é tanto maior quando todos nós sabemos 
que, no Brasil essencialmente católico, de há 40 anos passados, era quase um crime pensar-se em fazer 
modificações de ordem espiritual, que pudessem afetar, de leve sequer, o prestígio dos padres de Roma.  
 
A realização da tarefa, por isso mesmo espinhosíssima, que sobre os seus ombros tomou o Caboclo das Sete 
Encruzilhadas, de organizar a Lei de Umbanda no Brasil, é um verdadeiro milagre de fé, que nos leva a um 
sentimento de grande amor e de profundo respeito por essa entidade, que se faz pequenina e que procura 
velar-se sob a capa de uma humildade perfeita. 
 
É a ele – ao Pastor de Umbanda – que se deve a purificação dos trabalhos de magia nos Terreiros; é a 
ele que espiritualmente está entregue a direção de todas as Tendas de Umbanda no Brasil. 
 
O Caboclo das Sete Encruzilhadas é o verdadeiro Guia da Umbanda, o pastor das ovelhas de Yemanjá, 
aquele com quem todos os outros Guias lá no alto combinam, quando querem colaborar nos seus 
Terreiros. Foi ele quem assumiu perante Oxalá o compromisso de expurgar a Umbanda do rito 
essencialmente africanista que se vinha praticando desde as primeiras levas de escravos trazidos 
pelos portugueses.  

 12 



Foi ele quem provocando uma guerra com os Espíritos das trevas, diretamente interessados com a 
implantação dos trabalhos de magia negra, não vacilou um só momento em seguir o programa traçado 
e arrebanhando as suas ovelhas – verdadeiro Pastor de Umbanda – vai continuando a sua obra de 
propagação com as constantes inaugurações de Tendas que, filiadas ou não à Tenda de Nossa 
Senhora da Piedade, são realmente suas, estão, queiram ou não queiram os seus organizadores, 
debaixo de sua orientação espiritual. 
 
Que os que nos leem não se esqueçam desta verdade: o Caboclo das Sete Encruzilhadas é o legítimo 
senhor de Umbanda no Brasil; nenhuma entidade, por grande que seja, intervém nos trabalhos da 
magia branca sem uma prévia combinação com ele. 
 
Sei que muitos não concordarão com o nosso pensamento, pelo que peço perdão e licença para elucidá-lo. O 
meu intuito não é diminuir qualquer das entidades que baixam nos Terreiros de Umbanda e muito menos ferir 
qualquer suscetibilidade; eu sei, e todos sabem, que podem descer nos Terreiros entidades maiores que o 
Caboclo das Sete Encruzilhadas, embora não se declarem como tal, mas essas entidades que vem prestar 
socorro a filhos que sofrem, vem e voltam sem a responsabilidade que cabe ao Caboclo das Sete 
Encruzilhadas, que recebeu a missão de purificar os trabalhos da magia. Como prova, aí estão as suas 
Tendas, formando um todo homogêneo, organização que não tem similar e que vem resistindo a todas as 
campanhas que tem sofrido.  
 
As minhas declarações não têm outro sentido a não ser que o Caboclo das Sete Encruzilhadas foi realmente o 
comissionado para esse fim; ele não vai inovar, veio apenas purificar o que já se fazia no país há algumas 
centenas de anos; ele não destruiu os rituais praticados, antes deu-lhe força e método e o propagou com sua 
organização maravilhosa. Verdadeiro Mestre da Magia Branca, responsável pela pureza do seu ritual, ele não 
poderia abandoná-la, porque o considera sagrado; ao contrário, ele nos ensinou a amá-lo e a respeitá-lo, 
porque ninguém melhor do que ele sabe que não há religião sem ritual. 
 
O que ele deseja, entretanto, é que este ritual de Umbanda, humilde, mas cheio de luz, seja nivelado ao 
ritual elevado das grandes religiões e isento de toda inferioridade e da prática de coisas inúteis e 
perniciosas. O que deseja, sobretudo, é que este ritual seja praticado apenas por Guias autorizados, 
porque não são todos Espíritos que baixam nos Terreiros que se acham à altura de praticá-lo. 
 
Essas minhas declarações são tanto mais insuspeitas quanto todos sabem o grande amor que eu e 
todos os que fazem parte da Casa de São Jerônimo temos ao Caboclo da Lua, que é por nós 
considerado uma entidade de grandes poderes e elevada espiritualidade. Todavia, e para isso chamo a 
atenção de todos, por muito grande que seja, ele não hesitou em trabalhar sob a Chefia do Caboclo das 
Sete Encruzilhadas, e foi ele quem organizou e lhe ofereceu a Tenda de São Jerônimo, que espero será 
um dos esteios de sua obra formidável. 
 
Há alguns anos, previmos que Umbanda seria a futura religião do Brasil, numa visão feliz que posteriormente 
foi plasmada num estudo humilde e modestamente ofertado pelos filhos de São Jerônimo aos filhos de Santo 
Agostinho, que a nós são unidos pelo coração e pelos mesmos ideais. Então, a Umbanda era perseguida não 
só pelos outros credos religiosos, mas ainda, pelas autoridades constituídas que a rebaixavam ao nível da 
magia negra. Hoje, começamos a ver raiar a alvorada de Umbanda, porque são as próprias autoridades que 
nos convocam para uma confissão pública de Umbanda como credo religioso, permitindo que, com essa 
designação, as Tendas de Umbanda funcionem.  
 
É a nossa vitória, ou antes, a grande vitória do Caboclo das Sete Encruzilhadas. 
 
O que nós todos lhe devemos é de valor inestimável; jamais poderemos pagar os benefícios espalhados a 
mancheias por ele e pelos Espíritos que acorreram ao seu chamado para ajudá-lo no cumprimento de sua 
missão.  
 
É uma felicidade para nós prestar ao Caboclo das Sete Encruzilhadas essa homenagem, rendendo-lhe 
um elevado preito de gratidão com o nosso reconhecimento público de que ele é o legitimo Pastor de 
Umbanda, o único diretamente responsável perante Oxalá por todas as Tendas já organizadas entre 
nós e por todas as que vierem a se organizar. 
 
Este Espírito de eleição, cuja fé é um incentivo para os nossos Espíritos entibiados, cheios de irresoluções, 
fracos no cumprimento do dever, rebeldes quando não vemos que as coisas marcham sempre ao sabor dos 
nossos desejos; este Espírito de luz, cujo amor a Oxalá o levou a não ver os espinhos que o feriram ao longo 
da penosa jornada que teria de percorrer durante tão duros anos, bem merece ser enaltecido por todos os 
filhos de fé que se sentem felizes no ambiente humilde de Umbanda e que nem de leve suspeitam de seu 
verdadeiro valor, da sua singular grandiosidade. 
 

 13 



Habituados a ouvir dizer: “O Caboclo das Sete Encruzilhadas baixa tal ou qual Terreiro”, os adeptos de 
Umbanda imaginam que ele é “mais um” entre os inúmeros que vem para a sua missão de caridade. 
 
Já é tempo de corrigir-se o erro; ele não é “um entre muitos”, em Umbanda ele é o “primeiro entre todos”, 
porque foi comissionado para purificar os seus trabalhos; não há entidade que lhe não preste a sua 
homenagem, e todos, sem vaidade, sentem-se felizes em auxiliá-lo na sua obra de comissionado, pela qual ele 
vem lutando há mais de 40 anos. As injustiças, as ingratidões, os escárnios, a zombaria, que lhe tem sido feitas 
durante todo este tempo, jamais contribuíram para um desfalecimento, por minutos que fosse de sua parte, em 
levá-la avante. 
 
Assim como a tremenda campanha feita contra Nosso Senhor Jesus Cristo, por aqueles que, sem luz, 
desejavam o aniquilamento de sua obra e o desaparecimento de sua doutrina, só contribuiu para que ela com 
mais rapidez e segurança se propagasse pelo mundo inteiro, assim também toda a campanha de 
desmoralização e todo o sistema de intrigas urdido até hoje contra a obra formidável do Caboclo das Sete 
Encruzilhadas só tem contribuído, e cada vez mais contribuirá, para o seu engrandecimento e para que por 
todos os séculos se mantenha de pé. 
 
Foi a fé que o ajudou a realizar esta obra, que um dia será gigantesca e se espalhará também pelos confins do 
mundo; é pela fé que ele pretende nos levar aos pés do doce Oxalá, de quem é um humilde devoto. 
 
Verdadeiro Pastor de Umbanda, ele vela constantemente pelas suas ovelhas, a fim de que não se contaminem 
com o hábito pestilencial da magia negra, e sereno, como só os grandes podem ser, ele sorri, confiante na 
vitória de sua obra, porque sabe que a fé é o seu alicerce, a sustentará pelos séculos afora”.  
 
(Por José Álvares Pessoa (Capitão Pessoa), dirigente da Tenda Espírita São Jerônimo – uma das 7 Tendas fundadas pelo 
Caboclo das Sete Encruzilhadas – em reportagem no Jornal – “Semanário”, número 91 – ano III – página 15 – 1958) 
 
Os trechos em negrito são apontamentos nossos, pois achamos importante grifá-los pelas suas importâncias. 
“Quem tem olhos para ver, que veja”. Existirão os que ignorarão, pelas suas equivocadas interpretações 
pessoais. 
 
UM POUCO MAIS SOBRE O PASTOR DA UMBANDA 
 
A obra de espiritualização dos adeptos da Lei de Umbanda pelo Caboclo das Sete Encruzilhadas nesses quase 
cinqüenta aos de trabalho ininterrupto das suas Tendas, é alguma coisa de que devemos nos orgulhar, 
 
Apraz-me rememorar, constantemente, a fim de que fique bem fixado na mente e no coração de todos os 
umbandistas e com o objetivo de dar um grande impulso para maior engrandecimento da obra, o 
desprendimento de todos os que, durante esse tão largo lapso de tempo, vem colaborando, com rara 
tenacidade, para a conservação do patrimônio espiritual e moral constituído, como uma herança preciosissima 
para nós, pelo humilde Caboclo das Sete Encruzilhadas; 
 
Todo aquele que, sem parti-pris, se der ao trabalho de fazer um estudo honesto sobre a história da Umbanda 
no Brasil, terá que chegar à conclusão – para nós muito honrosa e sobremodo grata – de que foram as Tendas 
do Caboclo das Sete Encruzilhadas que sem receio dos trabalhos afanosos, das lutas incessantes com os que 
tinham interesse em combater-nos, num trabalho consciente de obediência à orientação do maravilhoso Guia, 
expurgaram os adeptos de Umbanda das tendências para a magia-negra, impondo aos que as freqüentavam 
um ritual simples, honesto, digno, de caridade real, porque aos mesmo tempo que cura os males físicos dos 
que as buscam, doutrina os Espíritos mal acostumados, que comumente confundem Espiritismo de Umbanda 
com feitiçaria. 
 
Não há nada melhor, nem mais admirável a se constatar até hoje. Se lançarmos um olhar em torno de nós, 
havemos de ver desde tempos que não vão muito longe, porque estão nítidos a memória de todos a Tenda 
Nossa Senhora da Piedade, tendo à sua frente o Espírito luminoso que é o nosso Guia, atraindo sempre 
milhares de adeptos que, em busca de lenitivo para os seus males de toda a espécie, a procuram como a 
verdadeira Meca de Umbanda! 
 
Do seu seio saíram todas as organizações no gênero feitas à sua imagem e semelhança; é uma comunidade 
em que todos os elementos, todos os líderes e os melhores médiuns conhecidos de Umbanda, foram feitos sob 
as suas vistas nas suas Casas, conviveram com o Caboclo das Sete Encruzilhadas, dele recebendo suas 
luzes; aprenderam e transmitem as suas magníficas lições. 
 
A semente da verdadeira Umbanda saiu dos jardins de sua organização. Ainda hoje é ele o Maomé dessa nova 
religião, que toma vulto e já se propaga pelo País inteiro, do Norte ao Sul, do Leste ao Oeste. 
 

 14 



Com a humildade que o caracteriza, limitou-se ele a preparar o edifício da fé, da espiritualidade simples e pura; 
ligou Umbanda ao Evangelho de Jesus, adotando o lema Espírita – “Fora da caridade não há salvação”; jamais 
pleiteou para a sua organização bens materiais, palácios ou ritual luxuoso; as suas Casas continuam a ser o 
que sempre foram; portas abertas para todos os que sofrem, sem distinção de classe, credo ou cor; dinheiro é 
expressão que não se usa, porque a prática da caridade é feita nos moldes pregados no Evangelho de Jesus, 
sem se olhar as condições das pessoas que batem à sua porta. “Daí de graça o que de graça recebeis”. 
 
Somos realmente os legítimos herdeiros de uma fortuna preciosa! A herança que nos foi legada pelo Caboclo 
das Sete Encruzilhadas constitui patrimônio riquíssimo, não em bens da terra, que depressa se acabam, mas 
precioso pelo que encerra do ponto de vista espiritual e, portanto, eterno. 
 
Temos direito nos sentir orgulhosos e felizes, mas, também cabe-nos uma pesada tarefa m qual a de 
multiplicar a riqueza que nos dói confiada, fazendo-a render juros altíssimos que, aplicados com a honestidade 
com que até hoje trabalhamos, possam vir a ser distribuídos pela imensa família constituída pelos filhos do 
Caboclo das Sete Encruzilhadas, que aumenta em proporção animadora dia a dia. 
 
O nosso dever é, pois, muito maior do que os nossos direitos. 
 
Não é com a mera formalidade das promessas que podemos dar conta da nossa tarefa. O trabalho que temos 
diante de nós é talvez ainda mais árduo do que o que coube aos pioneiros que organizaram a obra há cerca de 
cinquenta anos. Os nossos inimigos combatam-nos a descoberto em todos os setores. Não temos mãos a 
medir, talvez não tenhamos mesmo tempo para um pequeno repouso; temos que estar unidos mais do que 
nunca e sempre vigilantes. 
 
Ao tempo da ditadura passamos por momentos de verdadeira apreensão. Várias circunstâncias nos levaram a 
crer que iríamos ser privados de nossa situação; exigências da lei e das autoridades e causas materiais de 
diversas espécies pareciam ir privar-nos de tudo; chegamos a recear que fossemos obrigados a fechar as 
nossas casas. Tudo isso nada mais foi, do que um simples interregno para a segunda fase dos nossos 
trabalhos, que se mostram tão promissores e que abençoados pelo nosso grande Guia, levaremos mais 
adiante e mais fortes do que nunca. 
 
Por isso, torna-se necessário em torno do nosso querido Chefe, o Caboclo das Sete Encruzilhadas, e que, 
confiantes na proteção que nunca nos faltou, não esmoreçamos no cumprimento do dever, como tutelados de 
Nosso Senhor Jesus Cristo, cujo Evangelho é a nossa norma de conduta e o nosso código de honra, e como 
legítimos herdeiros do Caboclo das Sete Encruzilhadas, a quem humildemente pedimos força e serenidade 
para a luta, fé e amor para continuar a realização da sua obra, espalhando com o desinteresse que tem sido o 
lema de nossa vida, a caridade de que os pobres necessitam. 
 
(Por José Álvares Pessoa (Capitão Pessoa), dirigente da Tenda Espírita São Jerônimo – uma das 7 Tendas fundadas pelo 
Caboclo das Sete Encruzilhadas – em reportagem no Jornal – “Semanário”, número 110 – ano III – página 15 – 1958) 
 
Consideramos o Sr. José Álvares Pessoa , uma pessoa brilhante, vanguardeiro e intelectual, sempre colocando 
a Umbanda em seu verdadeiro patamar. 
 
O Capitão Pessoa juntamente com Leal de Souza nos legaram alguns pensamentos doutrinários do Sr. 
Caboclo das Sete Encruzilhadas, onde nos vislumbramos com a seriedade e simplicidade de tudo. 
 
Pena hoje, só vermos a simples doutrina e “Linhas Mestras” do anunciador da Umbanda sendo praticada por 
raríssimos Terreiros de Umbanda. 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

 15 



A IMPLANTAÇÃO DA UMBANDA NO BRASIL 
 

 
 

Relataremos agora, após exaustivos estudos e pesquisas, o relato do inicio da Umbanda, bem como da vinda 
do seu iniciador, o Caboclo das Sete Encruzilhadas: 
 
Antes, queremos deixar claro, que os relatos de como a Umbanda foi instituída é calcada na oralidade, sem 
comprovação documentária. 
 
De uma tradicional família católica das Neves, São Gonçalo, Rio de Janeiro, nasce no dia 10 de abril de 1891, 
Zélio Fernandino de Moraes, filho de Joaquim Fernandino Costa e Leonor de Moraes Silva, filha do poeta José 
de Moraes Silva e Anna de Moraes e Silva, pais do Dr. Epaminondas de Moraes, diretor da “Colônia de 
Alienados” em Vargem Alegre, que atendeu Zélio em seus “ataques”. 
 
“Com a seguinte afirmativa: “Umbanda é a manifestação do Espírito para a Caridade”, demarcando o advento 
do Caboclo das Sete Encruzilhadas, no dia 15 de novembro de 1908, iniciará a trajetória de Zélio Fernandino 
de Moraes, diretamente ligada ao processo de legitimação e institucionalização do culto umbandista, bastante 
significativa na construção de uma identidade contemporânea de referência nacional, que irá considerar a 
Umbanda como uma religião brasileira, legitimada através dos elementos socioculturais rememorados, que 
constituem a reelaboração da sua própria história”. (Sérgio Estrellita da Cunha) 
 
A UMBANDA É ANUNCIADA 
 
Falar sobre Umbanda não é fácil, embora pareça, visto esta, ser frequentemente considerada como um 
subproduto dos cultos afro e por isso, colocada sob sua influência direta no tocante e fatores como ritualística, 
doutrina e conceitos sobre as Hierarquias Espirituais (Orixás). Por isso, muitos escritores e estudiosos, que não 
são umbandistas – dignos de respeito – se veem capacitados a escrever sobre Umbanda, simplesmente por 
considerá-la um mero item, um subproduto, dentro da religião ou cátedra que se especializaram. 
 
 

 16 



A verdade é bem diferente, pois a Umbanda tem uma sistemática própria, toda uma ciência independente e 
complexa em sua essência, bastante adversa dos cultos afros, das práticas dos centros kardecistas, do 
catolicismo e outros, que muitas vezes até mesmo desdenham da eficácia e da seriedade do movimento 
umbandista, apontando-o como um mero apêndice, apenas por ser simples em sua aparência externa.  
Na Umbanda, quanto mais simples, melhor. Para os ensinamentos umbandistas, não existem segredos e nem 
mistérios.  
 
Esta é uma das regras ditadas pelo Caboclo das Sete Encruzilhadas, quando de sua manifestação inicial como 
religião. E como religião temos o seguinte:  “Religião é um sistema solidário de crenças e práticas relativas a 
coisas sagradas, que unem em uma mesma comunidade moral, todos os que a ele servem”. Sendo assim, 
podemos afirmar que a Umbanda é uma religião. A sua doutrina se caracteriza pelas infiltrações positivas de 
outros costumes, pela falta de coesão e de origem única, por isso a consideramos universalista, e até por isso, 
crística. Em sua essência é uma religião crística e brasileira, porque apesar de ter culturação doutrinária 
mesclada em algumas verdades eternas desenvolvidas nas filosofias 
afro/ameríndia/espírita/católica/ocultista/orientalista, com fenomenologia mediúnica, desenvolveu-se e 
consolidou-se num credo apropriado à evolução, temperamento, cultura e anseio do povo brasileiro.  
 
Ressente-se ainda de uma coesão cultural. Tende, porém com o tempo, à uniformização, tornando-se 
homogênea, com uma base única e universalista, assim que forem corrigidas as poucas discrepâncias que 
permaneceram em consequência de idiossincrasias, das superstições, fetichismos, totemismos, magias e 
doutrinas herdadas, que não coadunam com o pensamento crístico e nem com a simplicidade umbandística.  
 
Pelo imenso número de adeptos que a Umbanda possui não é difícil surgir em seu meio, alguém portador das 
qualidades necessárias para reestruturá-la e fazer com que todas as casas de culto se unam sob uma cultura 
coesa.  
 
Entendemos que a Umbanda, enquanto religião é nova e é brasileira. Está fundamentada em Deus, nas 
mensagens crísticas dos Mestres Cósmicos, na crença na existência dos Poderes Reinantes do Divino Criador, 
conhecida por todos como Orixás, cujo conhecimento inicial nos legaram os cultos afros, assim como no 
conhecimento, respeito e uso dos elementos da Natureza legados pelos Pajés, calcada na fenomenologia 
mediúnica ensinada na Codificação Espírita, nas orientações de alguns Espíritos militantes no movimento 
Kardecista, nas práticas esotéricas Orientais e Ocultistas e na crença em Nosso Senhor Jesus Cristo e Seus 
ensinamentos, na Mãe Maria Santíssima, nos Anjos, e alguns Espíritos canonizados pela Igreja Católica. 
 
Tentar dar a Umbanda, como ela é praticada atualmente, uma origem diferente, de uma religião nova, é faltar 
com o bom senso. Tudo surgiu timidamente nas práticas da pajelança indígena, e nos vários cultos afros 
vindos com os escravos. No início do século XX já era popular e se espalhava por muitos rincões do Brasil, 
mas, sem a nomenclatura de Umbanda. Estava sendo efetuado um ensaio de sua manifestação, bem com uma 
arregimentação de Espíritos disposto a prática da caridade. O que realmente aconteceu é que já havia as 
manifestações mediúnicas de Espíritos regionalizados, mas não havia ainda surgido o nome Umbanda e seus 
postulados.   
 
Os rituais ainda eram praticados de maneira confusa e deturpados. Foi quando, por misericórdia Divina, foi 
enviado através da mediunidade de um “jovem”, um índio brasileiro, que veio sanear o já existente (Macumba), 
formando a partir dai as bases do novo culto, estruturando-o e divulgando-o como religião, não só à população 
carente, pois como a mediunidade popular era praticada, espantava àqueles mais cultos e estudiosos, pois 
viam naquelas manifestações, mediunismos voltados ao atraso espiritual (baixo espiritismo), pois eram 
calcados em práticas sem base nenhuma de concordância, espiritualidade e bom senso, sedimentadas 
praticamente em feitiçarias com fins pecuniários e manifestações medianímicas rústicas e primitivas. 
 
O catolicismo, religião de predominância, repudiava a comunicação com os mortos. A doutrina Kardecista 
estava preocupada apenas em reverenciar e aceitar, como nobres, as comunicações de Espíritos que se 
pautavam numa linguagem catedrática e rebuscada. O Candomblé como religião estruturada somente surgiria 
no Rio de Janeiro na década de 1930 (segundo o antropólogo Reginaldo Prandi), não aceitava a incorporação 
de Eguns (O termo Egun ou Egum é uma palavra da língua Yoruba usada no Candomblé que significa Alma ou Espírito de 
qualquer pessoa falecida iniciada ou não. O termo Egum é muito abrangente, pode ser desde um Espírito considerado de 
luz, de um parente, como um Espírito desorientado obsessor que precisa ser afastado). O Culto da Macumba ja 
grassava abundamente no Rio de Janeiro, efetuado pelos descendentes Bantus, onde já manifestavam 
Espíritos de ex-escravos, índios, Exus, entre outros. 
 
Deus, por misericórdia, atento ao cenário existente, ordenou que se estruturasse aquela que seria uma 
Religião Mediúnica, aberta a todos os Espíritos de boa vontade que quisessem praticar a caridade, 
independentemente das origens terrenas em outras encarnações, suas religiosidades, e que pudessem dar um 
freio ao radicalismo mediúnico magístico negativo existente, e os que surgiriam futuramente no Brasil.  
Começou a se plasmar, a Religião de Umbanda, com suas hierarquias, bases, atributos, atribuições, funções e 
finalidades. 

 17 

http://pt.wikipedia.org/wiki/Candombl%C3%A9
http://pt.wikipedia.org/wiki/Alma
http://pt.wikipedia.org/wiki/Esp%C3%ADrito
http://pt.wikipedia.org/wiki/Esp%C3%ADrito_obsessor


Enquanto isso, no plano terreno surge no ano de 1904, o livro Religiões do Rio, elaborado por “João do Rio”, 
pseudônimo de Paulo Barreto, membro emérito da Academia Brasileira de Letras.  
 
No livro, o autor faz um estudo sério e inequívoco das religiões e seitas existentes no Rio de Janeiro, naquela 
época, capital federal e centro sócio/político/cultural do Brasil. O escritor, no intuito de levar ao conhecimento 
da sociedade os vários segmentos de religiosidades que se desenvolviam no então Distrito Federal, percorreu 
Igrejas, Templos, locais de feitiçarias, Macumbas, sessões baseadas na tradição africana, Sinagogas e outros, 
entrevistando pessoas e testemunhando fatos. Não obstante tal obra ter sido pautada em profundas pesquisas, 
em nenhuma página desta respeitosa edição cita-se o vocábulo Umbanda, pois tal terminologia era 
desconhecida. 
 
Pesquisamos em todos os periódicos jornalísticos disponibilizados na Hemeroteca Nacional, desde 1880 até os 
dias atuais, e a primeira vez que surgiu o termo Umbanda, foi em 1916 (explanaremos em reportagem nessa 
obra).  
 
O relato da fundação da Umbanda se dá de forma oral, sem documentação, sem registro. Segundo o bisneto 
de Zélio de Moraes, Leonardo Cunha dos Santos, Zélio era um adolescente com apenas 17 anos, assumindo a 
presidência da criada Tenda Nossa Senhora da Piedade, seu pai, Joaquim Fernandino Costa. Em época, se 
preocuparem tão somente com a parte espiritual, pois o registro de um Templo religioso com práticas 
mediúnicas alicerçado em índios e negros seria algo praticamente impossível, pois existia a problemática de 
ligarem qualquer prática mediúnica e espírita às feitiçarias e curandeirismo.  
 
Existia o Decreto 847 de 11 de outubro de 1890, que associava qualquer prática espírita ou mediúnica, a rituais 
de magia e curandeirismo, conforme expresso em seu Artigo 157, que rezava: “É crime praticar Espiritismo. A 
magia e seus sortilégios, usar talismãs e cartomancia, para despertar sentimento de ódio ou amor, inculcar 
cura de moléstias curáveis ou incuráveis, enfim, para fascinar e subjugar a credibilidade pública. Pena: prisão 
celular de 1 a 6 meses e multa de 100$000 a 500$000”. 
 
Por isso, um registro oficial documentado somente surgiria alguns anos após a criação da Umbanda.  
 
No final de 1908, uma família tradicional de Neves, um bairro de São Gonçalo, fronteiriço com a cidade de 
Niterói, foi apanhada de surpresa por fatos considerados sobrenaturais; o jovem Zélio Fernandino de Moraes, 
na época um jovem com 17 anos se preparava para ingressar na Marinha como aluno oficial quando começou 
a sofrer estranhos “ataques”. Esse mal estar físico e psíquico era caracterizado por posturas de um velho, 
falando coisas desconexas, como se fosse outra pessoa que havia vivido em outra época, ou ainda, assumindo 
uma forma física que lembrava um felino lépido e desembaraçado que parecia conhecer todos os segredos da 
Natureza.  
 
Como esse estado de coisas foi se agravando, a família recorreu ao Dr. Epaminondas de Moraes, médico da 
família e tio de Zélio, que era diretor da “Colônia de Alienados” em Vargem Alegre. Após examiná-lo e observá-
lo durante vários dias, reencaminhou-o à família, dizendo que a loucura não se enquadrava em nada do que 
ele havia conhecido, ponderando ainda, que melhor seria encaminhá-lo a um padre, pois o garoto mais parecia 
estar endemoniado. Como acontecia com quase todas as famílias importantes da época, também havia na 
família Moraes um sacerdote católico. Através desse padre, tio de Zélio, foi realizado um exorcismo, sem o 
sucesso esperado, pois os chamados ataques prosseguiam, apesar de tudo. 
 
Depois de algum tempo, Zélio passou alguns dias com uma espécie de paralisia, prendendo-o a cama, sendo 
levado por sua mãe a uma benzedeira, que, segundo relatos, era médium de um Espírito chamado tio Antônio. 
 
Alguém sugeriu que “isso era coisa de espiritismo” e que era melhor levá-lo à Federação Espírita de Niterói 
(segundo relatos, essa Federação era dirigida por José de Souza), município vizinho àquele em que residia a 
família Moraes (Neves), pois era presumido que àqueles fenômenos estariam ligados a manifestações de 
entidades sobrenaturais.  
 
Alguns alegam que a Umbanda do Caboclo das Sete Encruzilhadas era uma Umbanda kardequizada 
(Umbanda Branca), pelo fato de que o pai de Zélio era kardecista (Seu pai, Sr. Joaquim Fernandino Costa, 
gostava muito de ler e estudar as obras de Allan Kardec). Isso é totalmente desqualificado, pois pelos próprios 
relatos históricos nos esclarecem que Zélio apresentava vários problemas comportamentais, e que fora 
encaminhado a um médico, a um padre, a uma benzedeira e por último, por sugestão de uma conhecida, a um 
Centro Espírita. Se seu pai fosse kardecista, porque então já não diagnosticou o problema e levou seu filho ao 
Centro que frequentava??? Zélio mesmo, numa entrevista diz: “Surpreendi-me haver dialogado  com aqueles 
austeros senhores de cabeça branca, em volta de uma mesa onde se praticava um trabalho, para mim 
desconhecido”; se o culto kardecista era desconhecido do próprio Zélio, como poderia seu pai ser kardecista?  
 
 

 18 

http://pt.wikipedia.org/wiki/S%C3%A3o_Gon%C3%A7alo_(Rio_de_Janeiro)


O pai de Zélio assim como toda a sua família eram católicos fervorosos; o Sr. Joaquim não era kardecista na 
acepção da palavra; em época, com a novidade dos livros de Kardec, muitos, por curiosidade, liam os livros, 
coadunando com os ensinamentos racionais de Kardec. O máximo que podia ter acontecido em época, seria o 
Sr. Joaquim, juntamente com outros, realizavam estudos da Codificação Kardequiana em seu lar. 
 
Neste momento irá se iniciar um relato de referência à construção da identidade umbandista, quando através 
de Zélio Fernandino de Moraes, irá se manifestar o “Caboclo das Sete Encruzilhadas”, trazendo a mensagem 
da manifestação do Espírito para a caridade, o foco de trabalho do ritual, devoção, religiosidade, liturgia, 
daquela que foi denominada Religião de Umbanda, com uma contundente proposta institucionalizadora:  
 
“...Vim para criar uma nova religião, baseada no Evangelho de Jesus e que terá como seu maior mentor o 
Cristo...” (Caboclo das Sete Encruzilhadas) 
 
Vamos aos dados calcados na oralidade, do nascedouro da Umbanda: 
 
14 DE NOVEMBRO DE 1908 
 
Segundo a Sr. Zélia de Moraes Lacerda (filha de Zélio), em gravação efetuada em 1992, por Solano, Mãe 
Mariazinha e Dr. Júlio, na fita de nº. 45 (disponibilizada juntamente com este livro em nosso site), aos 07 
minutos e 30 segundos da gravação, assim relata:  
 
... (Solano pergunta) dia 14 de novembro de 1908, Zélio de Moraes estaria em cama, e que de repente ele se 
levanta, se alceia quase na cama, porque não conseguia se levantar porque estava doente, e teria dito com 
uma voz que já não era dele, que no dia seguinte o aparelho estaria curado. Este fato ocorreu mesmo? (Zélia 
responde); bom; ocorreu, mas o seguinte; ele foi antes; foi na casa desta preta (nota do autor: esta negra, era 
uma rezadeira, que a mãe de Zélio o levou para ser benzido); eu faço questão de dizer; a Umbanda nasceu na 
humilde casa de uma preta, lá na Rua São José. Eva (nota do autor: Segundo alguns relatos escritos, o nome da 
rezadeira que benzeu Zélio, seria Cândida. Mas, segundo o relato fonográfico da própria Zélia, tendo ao fundo também a 
voz de Zílméia de Moraes, o nome da benzedeira seria Eva); ela recebia uma entidade chamada Tio Antônio e disse 
a ele (nota do autor: Zélio) que o irmão dele (nota do autor: irmão de Tio Antônio, que seria conhecido como Pai Antônio. 
Em época de escravidão, quando negros aportavam no Brasil, todos eram batizados pelo clero, e recebiam, todos, o nome 
do Santo do dia, o padroeiro ou de devoção; portanto, possivelmente, em vida, a entidade espiritual Tio Antônio, tinha um 
irmão, também chamado Antônio) iria trabalhar com meu pai.  
 
(Solano pergunta) E qual o endereço dessa preta; (Zélia responde) Rua São José, em Fonseca, um bairro de 
Niterói. ...(Solano pergunta) Essa primeira manifestação, quando ele disse, que o aparelho no dia seguinte, 
estaria curado, foi no dia 14; não foi isso? (Zélia responde) Foi na casa de Eva... (nota do autor: pelo relato da 
Srª. Zélia, dia 14 de novembro de 1908, na casa da rezadeira Eva, houve uma manifestação mediúnica em Zélio (não 
sabemos qual Espírito era; possivelmente, poderia ser o próprio Pai Antônio), dizendo que no outro dia Zélio estaria curado. 
Portanto, pelo relato acima descrito, a primeira manifestação mediúnica de um Guia Espiritual em Zélio de Mores com 
comunicação, deu-se na casa da rezadeira Eva e não na Federação Espírita de Niterói (que foi a manifestação do Caboclo 
das Sete Encruzilhadas). Com certeza mais alguma revelação deve ter sido dita pelo tal Espírito, mas, somente a mãe de 
Zélio, que estava presente poderia nos dizer. Por isso, o dia 14/11/1908 é considerado pelas filhas de Zélio de Moraes 
como a data formal do nascimento da Umbanda; se elas assim achavam, com certeza o próprio Zélio teria dito isso. A 
anunciação formal da Umbanda deu-se na primeira sessão, em casa de Zélio no dia 16/11/1908, e não no dia 15/11/1908. 
 
15 DE NOVEMBRO DE 1908 
 
Zélio foi convidado a participar da sessão e José de Souza determinou que ele tomasse lugar à mesa. Tomado 
por uma força estranha e alheia a sua vontade, Zélio levantou-se e disse: “Aqui está faltando uma flor”. Saiu da 
sala indo ao jardim e voltando logo após com uma flor, que colocou no centro da mesa. Esta atitude causou um 
enorme tumulto entre os presentes, principalmente porque, ao mesmo tempo em que isso acontecia, ocorreram 
surpreendentes manifestações de Índios e Pretos-Velhos em todos os médiuns da Mesa de Trabalho 
Kardecista.  
 
O diretor da Sessão Kardecista achou aquilo tudo um absurdo e advertiu-os, com aspereza, citando o “seu 
atraso espiritual” e convidando-os a se retirarem. Estava caracterizado o racismo espirítico desde aquele 
instante, e infelizmente perdura até hoje. 
 
Novamente, essa força estranha tomou o jovem Zélio e através dele um Espírito falou: “Por que repeliam a 
presença dos citados Espíritos, se nem sequer se dignaram a ouvir suas mensagens. Seria por causa de suas 
origens sociais e da cor?”. A essa admoestação da entidade, que estava com o médium Zélio, deu-se uma 
grande confusão, todos querendo se explicar, debaixo de acalorados debates doutrinários, porém a entidade 
“resoluta” mantinha-se firme em seus pontos de vista.  
 

 19 



Nisso, um vidente pediu que a Entidade se identificasse, já que fora notado que ela irradiava uma luz positiva. 
Ainda mediunizado, através do médium Zélio o Espírito respondeu: “Se querem um nome, que seja este: sou o 
Caboclo das Sete Encruzilhadas, porque, para mim, não haverá caminhos fechados”.  
 
O vidente interpelou a entidade dizendo que ele se identificava como um índio, mas que via nele restos de 
trajes sacerdotais. A entidade respondeu então:  “O que você vê em mim, são restos de uma existência 
anterior. Fui padre jesuíta e o meu nome era Gabriel Malagrida. Acusado de bruxaria, fui sacrificado na 
fogueira da Inquisição, em Lisboa, no ano de 1761. Mas em minha última existência física, Deus concedeu-me 
o privilégio de nascer como Caboclo brasileiro”. 
 
E ainda, usando o médium, anunciou o tipo de missão que trazia do astral: fixar as bases de um culto, no qual 
todos os Espíritos de Caboclos e Pretos-Velhos poderiam executar as determinações do Plano Espiritual, e que 
no dia seguinte (16 de novembro de 1908) manifestaria na residência do médium, às 20h00min, e fundaria uma 
Tenda Espírita que falaria aos pobres, humildes, doentes, necessitados do corpo  da alma,  onde haveria 
igualdade para todos, encarnados e desencarnados. E ainda foi guardada a seguinte frase, que a entidade 
pronunciou no final: “Levarei daqui uma semente e vou plantá-la nas Neves (bairro onde o médium morava) onde 
ela se transformará em árvore frondosa”. 
 
Durante o desenrolar da entrevista, entre muitas outras perguntas, o vidente teria perguntado se já não 
bastariam às religiões já existentes e fez menção ao Espiritismo. O Caboclo respondeu da seguinte forma:  
“Deus, em sua infinita bondade, estabeleceu na morte, o grande nivelador universal, rico ou pobre, poderoso 
ou humilde, todos se tornariam iguais na morte, mas vocês, homens preconceituosos, não contentes em 
estabelecer diferenças entre os vivos, procuram levar essas mesmas diferenças até mesmo além da barreira 
da morte. Por que não podem nos visitar esses humildes trabalhadores do espaço, se apesar de não haverem 
sido pessoas socialmente importantes na Terra, também trazem importantes mensagens do além?”. 
 
Ao final, o vidente fez a seguinte pergunta: pensa o irmão que alguém irá assistir o seu culto? Ao que o 
Caboclo respondeu: “Cada colina de Niterói atuará como porta-voz anunciando o culto que amanhã iniciarei”. 
 
16 DE NOVEMBRO DE 1908 – A PRIMEIRA SESSÃO 
 
Zélio de Moraes, em 1975, com 83 anos de idade, na tranquilidade do sítio em que reside em Cachoeiras de 
Macacú (Boca do Mato), relatou o que ocorreu no dia seguinte, 16 de novembro de 1908 à repórter e dirigente 
de Umbanda, Srª Lilia Ribeiro: 
 
Minha família estava apavorada. Eu mesmo não sabia explicar o que se passava comigo. Surpreendia-me 
haver dialogado com aqueles austeros senhores de cabeça branca, em volta de uma mesa onde se praticava 
um trabalho, para mim desconhecido. Como poderia, aos 17 anos, organizar um culto? No entanto, eu mesmo 
falara, sem saber o que dizia e porque dizia. Era uma sensação estranha: uma força superior que me impelia a 
fazer e a dizer o que nem sequer se passava pelo meu pensamento. 
 
E no dia seguinte, em casa de minha família, na Rua Floriano Peixoto, 30, em Neves, ao se aproximar à hora 
marcada – 20h00min – já se reuniam os membros da Federação Espírita, seguramente para comprovar a 
veracidade do que fora declarado na véspera; os parentes mais chegados, amigos, vizinhos e, do lado de fora, 
grande número de desconhecidos. Às 20h00min, manifestou-se o Caboclo das Sete Encruzilhadas. Declarou 
que se iniciava, naquele momento, um novo culto em que os Espíritos dos velhos africanos, que haviam 
servido como escravos e que, desencarnados, não encontravam campo de ação nos remanescentes das seitas 
negras, já deturpadas e dirigidas quase exclusivamente para trabalhos de feitiçaria, e os índios nativos da 
nossa terra, poderiam trabalhar em benefício dos seus irmãos encarnados, qualquer que fosse a cor, a raça, o 
credo e a condição social. A prática da caridade, no sentido do amor fraterno, seria a característica principal 
deste culto, que teria por base o Evangelho de Jesus e como Mestre Supremo o Cristo. 
 
Em seguida, o Caboclo fez uma série de revelações sobre o que estava à espera da humanidade: “Este mundo 
de iniquidades mais uma vez será varrido pela dor, pela ambição do homem e pelo desrespeito às leis de 
Deus. As mulheres perderão a honra e a vergonha, a vil moeda comprará caracteres e o próprio homem se 
tornará efeminado. Uma onda de sangue varrerá a Europa (nota do autor: 1ª Guerra Mundial), e quando todos 
acharem que o pior já foi atingido, uma outra onda de sangue (nota do autor: 2ª Guerra Mundial), muito pior do que 
a primeira voltará a envolver a humanidade”. 
 
No final dessa reunião, o Caboclo ditou certas normas para a sequência dos trabalhos, inclusive atendimento 
absolutamente gratuito, roupagem branca, simples, sem atabaques, nem palmas ritmadas e os cânticos seriam 
baixos, harmoniosos. A esse novo tipo de culto que se formava nessa noite, a entidade deu o nome de 
“UMBANDA”, que seria “a Manifestação do Espírito para a Caridade”. Posteriormente, reafirmou à Leal de 
Souza que “Umbanda era uma Linha Branca de Demanda para a Caridade”. Deve-se ressaltar que, 
inicialmente o Caboclo chamou o novo culto de “Alabanda” (esmiuçaremos melhor esse assunto no capítulo: “O 
Significado da Palavra Umbanda”, no Módulo II). 
 20 



Também nesse dia 16, foi fundada uma Tenda com o nome “Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade”, 
porque, segundo as palavras do Caboclo das Sete Encruzilhadas: “Assim como Maria acolhe em seus braços o 
Filho, a Tenda acolheria aos que a ela recorressem nas horas de aflição”.  
 
 
Observem que as informações que nos foram dadas seria que os primeiros umbandistas utilizavam o termo “Espírita” no 
registro social de seus Terreiros pelo fato de estarem se protegendo das perseguições policiais da época. Na realidade, o 
uso do termo “Tenda Espírita”, teve como causa o fato de em época não se poder registrar o nome Umbanda que não era 
reconhecida como religião. O termo “Espírita” já tinha certa respeitabilidade por pequena parte da sociedade elitista 
carioca, embora, igualmente, sofriam perseguições e preconceitos pela população católica em geral. Portanto, não se 
utilizava “Tenda Espírita” tão somente para se ocultar atrás do nome “Espírita” para não sofrer perseguições. Se fosse 
para se esconderem ou mesmo se protegerem das perseguições por trás do nome “Espírita”, porque então utilizaram o 
sobrenome “Tenda”; não teria lógica; só o termo “Tenda” já os denunciaria.  
 
Aliás, na República já existia a proibição um decreto condenando a prática de espiritismo: O Decreto nº 847, de 11 de 
outubro de 1890, promulgou o Código Penal da República. Este diploma, de inspiração positivista, associava a prática do 
Espiritismo a rituais de magia e curandeirismo, conforme expresso em seu Artigo 157, que rezava: “É crime praticar o 
Espiritismo, a magia e seus sortilégios, usar de talismãs e cartomancias, para despertar sentimentos de ódio ou amor, 
inculcar cura de moléstias curáveis ou incuráveis, enfim, para fascinar e subjugar a credulidade pública. Pena: prisão 
celular de 1 a 6 meses e multa de 100$000 a 500$000”.  
 
Crsmos que o uso do nome “Espírita” era somente pelo fato de que os dirigentes espirituais da Linha Branca de Umbanda 
e Demanda consideravam-na ser uma associação e/ou sociedade com o Espiritismo, ou seja, uma modalidade de 
Espiritismo, pois seguiam os ensinamentos da codificação kardeciana, que, aliás, não depõe em nada do praticado pela 
Linha Branca de Umbanda. O Kardecismo era e é tido por nós como outra modalidade do dito Espiritismo; cremos assim, 
pois Espiritismo não é religião; “O Espiritismo era apenas uma simples doutrina filosófica; foi a Igreja quem lhe deu 
maiores proporções, apresentando-o como inimigo formidável; foi ela, enfim, quem o proclamou nova religião. Foi um 
passo errado, mas a paixão não raciocina melhor” (O que é Espiritismo – Allan Kardec). “O espiritismo não é, pois, uma 
religião. Do contrario teria seu culto, seus templos, seus ministros” (Revista Espírita de 1859). “Desta feita, opta por um 
procedimento diferente. Já dissera nove anos antes (1859) de forma peremptória, que o espiritismo não era religião, 
enquanto essa palavra significasse culto formal, igreja ou seita, crença mística e piedosa ou coisa assim”. (É o espiritismo 
uma religião? Revista Espírita, pg.351 a 360, ref. Dezembro de 1868). 
 
Kardec afirma: “... Uma vez que, por toda parte que haja homens, há almas ou Espíritos, que as manifestações são de 
todos os tempos, e que o relato se encontra em todas as religiões, sem exceções. Pode-se, pois, ser católico, grego ou 
romano, protestante, judeu ou muçulmano, e crer nas manifestações dos Espíritos, e por consequência, ser Espírita; a 
prova é que o Espiritismo tem adeptos em todas as seitas” (O que é Espiritismo, p. 189 – Allan Kardec).  Por essa 
afirmativa sem contestação, no entendimento dos Espíritos que militam nas lides umbandistas, a Umbanda também é uma 
modalidade espírita; por isso colocavam como designativo de seus Terreiros, “Tenda Espírita”, e nunca “Centro Espírita” 
que é o termo utilizado pelos kardecistas; mas, os seguidores do kardecismo não aceitaram e não aceitam tal dissertativa, 
mas, os fatos estão ai; o resto é pura conjectura.  
 
Segundo uma entrevista gravada em vídeo de nossa propriedade, com a Srª. Lygia Cunha (Neta de Zélio) e seu filho 
Leonardo Cunha dos Santos (bisneto de Zélio), quando às perseguições policiais em época de Zélio de Moraes por causa 
de atabaques, Leonardo diz: “...o uso dos atabaques; nunca usamos; que o contrário do que eu já ouvi, que eles (Tenda 
da Piedade) não usavam que era para não atrair a atenção da polícia; não. A polícia foi um problema nos primórdios da 
Umbanda, mas não se usava atabaques por conta da polícia; o Chefe (Caboclo das Sete Encruzilhadas) nunca permitiu. 
para nossa casa, só pontos cantados; nem palmas; porque o Chefe não queria. Mas se vocês forem investigar vocês vão 
envolver polícia e a Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade, mas numa outra base, nunca numa base de medo, até 
porque muitas das pessoas que frequentavam essa Casa foram delegados, foram oficiais de polícia, oficiais do exército 
como meu outro avô, que chegou a ser general do exército”.  
 
Só por essa afirmação fidedigna, chegamos a conclusão que não havia perseguições policiais na Tenda Espírita Nossa 
Senhora da Piedade no que tange a nominação da Tenda e muito menos que não se usava atabaques para fugir de 
acossamentos. Essa coisa de perseguições a esse nível foi puro achismo de quem não se preocupa em pesquisar fatos 
históricos, e somente emite opiniões calcadas em suas idiossincrasias. 
 
 
Disse ainda o seguinte: “Todas as entidades serão ouvidas, e nós aprenderemos com aqueles Espíritos que 
souberem mais e ensinaremos àqueles que souberem menos e a nenhum viraremos as costas e nem diremos 
não, pois esta é à vontade do Pai”. 
 
Ditadas as bases do culto, após responder, em latim e em alemão, às perguntas dos ali presentes, o Caboclo 
das Sete Encruzilhadas passou à parte prática dos trabalhos, curando enfermos, fazendo andar aleijados. 
Antes do término da sessão, manifestou-se um Preto-Velho, Pai Antônio, que vinha completar as curas. Nos 
dias seguintes, verdadeira romaria formou-se na Rua Floriano Peixoto. Enfermos, cegos, paralíticos vinham em 
busca de cura e ali a encontravam, em nome de Jesus. Médiuns, cuja manifestação mediúnica fora 
considerada loucura deixaram os sanatórios e deram provas de suas qualidades excepcionais. 
 
Quando o Caboclo das Sete Encruzilhadas incorporava, cantava o seguinte ponto: “Chegou, chegou, chegou 
com Deus. Chegou, chegou, o Caboclo das Sete Encruzilhadas”. 
 
 21 

http://pt.wikipedia.org/wiki/11_de_outubro
http://pt.wikipedia.org/wiki/11_de_outubro
http://pt.wikipedia.org/wiki/1890
http://pt.wikipedia.org/wiki/C%C3%B3digo_Penal_Brasileiro
http://pt.wikipedia.org/wiki/Positivismo
http://pt.wikipedia.org/wiki/Magia
http://pt.wikipedia.org/wiki/Curandeirismo
http://pt.wikipedia.org/wiki/Talism%C3%A3
http://pt.wikipedia.org/wiki/Cartomancia


“A primeira vez em que os videntes o vislumbraram, no início de sua missão, o Caboclo das Sete 
Encruzilhadas se apresentou como um homem de meia idade, a pele bronzeada vestindo uma túnica branca, 
atravessada por uma faixa branca onde brilhava, em letras de luz, a palavra “Cáritas”. Depois de muito tempo, 
só se mostrava como um Caboclo com tanga de plumas e mais atributos dos pajés silvícolas.  
 
Passou, mais tarde, a ser visível na alvura de sua túnica primitiva, mas há anos acreditamos que só em 
algumas circunstâncias se reveste da forma corpórea, pois os videntes não o veem, e quando a nossa 
sensibilidade e os outros Guias assinalam a sua presença, fulge no ar uma vibração azul e uma claridade 
dessa cor paira no ambiente”. (Leal de Souza) 
 
UMBANDA – A MANIFESTAÇÃO DO ESPÍRITO PARA A CARIDADE 

 
A partir de uma contundente declaração do “Caboclo” através de Zélio de Moraes, iniciava um novo culto em 
que os Espíritos dos ancestrais africanos, ex-escravos, como também os indígenas brasileiros e mestiços, 
abarcando a todas as almas afins que estivessem aptas a trabalharem em prol dos irmãos encarnados, de 
pluralidades diversas, sejam de caráter étnicos, religiosos e socioculturais, onde a “Manifestação do Espírito 
para a Caridade”, através de um direcionamento de amor fraterno, seria a principal característica deste culto, 
embasada no Evangelho de Nosso Senhor Jesus Cristo, e considerando como Mestre Supremo, o Cristo 
Planetário. 
 
É mister salientar, que de acordo com este novo culto, ir-se-ia trazer uma nova proposta regeneradora com 
relação aos chamados remanescentes das “seitas negras”, que estavam sendo considerados uma deturpação, 
pois estariam ligadas aos chamados rituais de feitiçaria, encomendas de trabalhos de magia negra, 
(macumbarias), no senso comum, onde na maior parte dos casos, usavam determinados mecanismos 
magísticos negativos, no intuito de prejudicarem algum incauto.  
 
O “Caboclo das Sete Encruzilhadas” através de Zélio estabelece as normas doutrinárias desse novo culto (a 
que nominamos de “Linhas Mestras”), e os procedimentos litúrgicos e ritualísticos a serem utilizados em sua 
Tenda. Seriam denominadas “Sessões” os períodos dos trabalhos com as entidades espirituais, diariamente, 
das 20h00min ás 22h00min; estando os médiuns de maneira uniforme com vestuários de cor branca, 
atendendo a “clientela” gratuitamente.  
 
Quando foi relatado o ritual e liturgias preconizados pelo “Caboclo das Sete Encruzilhadas”, por intermédio de 
Zélio de Moraes, são percebidas algumas ressignificações e reelaborações das tradições religiosas ritualísticas 
e litúrgicas afro-brasileiras, consideradas exageros e/ou supérfluos como nos remete a sua própria fala: “O 
Caboclo das Sete Encruzilhadas nunca determinou o sacrifício de aves e animais, quer para homenagear 
entidades, quer para fortificar a minha mediunidade”. 
 
Nas orientações estabelecidas pelo “Caboclo”, não deveriam ser utilizados atabaques, palmas ritmadas, 
apenas os cânticos entoados com firmeza, no intuito de incorporar as entidades espirituais e para manutenção 
da corrente vibratória de pensamentos. Demais adornos, espadas, capacetes, escudos, vestimentas 
multicores, rendas, lamês, que eram considerados adereços fomentadores da vaidade dos chamados 
“aparelhos”, determinados indivíduos que iriam incorporar os Guias do astral, não estavam de acordo com as 
orientações que iriam ser aceitas nos Terreiros que seguiriam as orientações que a entidade iniciou.  
 
O vestuário seria branco, confeccionado a partir de um tecido modesto. O uso de colares ritualísticos, 
chamados de guias, seriam determinadas pelas entidades que iriam se manifestar. É deixado claramente que 
não é a quantidade das guias que daria força ao médium, indivíduo que tinha a possibilidade de receber as 
entidades espirituais, como bem relatou em uma entrevista à jornalista Lilia Ribeiro da Revista “Gira de 
Umbanda” no ano de 1972: “A guia deve ser feita de acordo com os protetores que se manifestam. Para o 
Preto-Velho deve-se usar a guia de Preto-Velho, para o Caboclo a guia correspondente ao Caboclo. É o 
bastante. Não há necessidade de carregar cinco ou dez guias no pescoço”. 
 
Os principais elementos de preparação mediúnica seriam os banhos de ervas, os Amacis, as concentrações 
nos ambientes da Natureza: praias, florestas, cachoeiras, pedreiras, montanhas, campos, lagoas, jardins, etc., 
para refazimento energético e harmonizações. O aspecto doutrinário seria embasado no Evangelho de Jesus, 
sendo bastante severos os testes que iriam considerar aptos os indivíduos que deveriam cumprir a missão de 
manifestar o Espírito para a caridade, a mediunidade na Umbanda. 
 
(Sérgio Estrellita da Cunha, com complementações do autor) 
 
O Caboclo das Sete Encruzilhadas, já nos mostrava que a Umbanda é caridade. A prática da caridade, no 
sentido do amor fraterno, seria a característica principal do culto umbandista, que teria por base o Evangelho 
Redentor do Mestre Jesus, e que teríamos como Mestre Supremo, o Cristo Planetário. 
 
 
 22 



O PRETO-VELHO PAI ANTÔNIO 
 

 
 
Segundo os relatos, ainda nessa noite (16 de novembro de 1908), manifestou-se um Preto-Velho, de nome Pai 
Antônio, um portento de sabedoria e de força espiritual. Quando essa entidade se manifestou, parecia estar 
pouco à vontade frente a tanta gente e que, se recusando permanecer na mesa onde se dera à incorporação, 
procurava passar despercebido, humilde, aparentando alta idade e apresentando o corpo curvado, o que dava 
ao jovem Zélio um aspecto estranho, quase irreal. Essa entidade logo despertou profundo sentimento de 
carinho e bem estar entre os presentes. Perguntado, então, por que não se sentava à mesa, com os demais 
irmãos, respondeu: “Nego num senta não meu sinhô, nego fica aqui mesmo. Isso é coisa de sinhô branco i 
nego deve arrespeitá”.  
 
Era a primeira manifestação desse Espírito iluminado e que, diante da insistência dos irmãos encarnados, 
disse: “Num carece preocupá não, nego fica no toco que é lugá di nego”.  
 
A atitude dessa sábia e portentosa entidade tinha a finalidade principal de incutir, desde o início, a humildade 
nos presentes. Procurava assim, demonstrar que se contentava em ocupar um lugar mais singelo, mostrando 
que poderia se adaptar a qualquer situação, e que os futuros Terreiros de Umbanda não precisavam ser 
palácios e fortalezas de mármore e ouro. A tentativa de transmitir a humildade continuou através de respostas 
bem simples e que não mostravam a real condição espiritual e sabedoria desse valoroso enviado do Astral 
Superior.  
 
Perguntado como havia sido sua morte física, disse que havia ido à mata apanhar lenha, sentiu alguma coisa 
estranha, sentou-se e nada mais se lembrava. Sensibilizado com tanta humildade, alguém lhe perguntou 
respeitosamente se ele sentia saudade de alguma coisa que havia deixado na Terra. Pai Antônio respondeu 
então: “Minha cachimba; nego qué o pito que deixou no toco... Manda mureque buscá”.  
 
Era a primeira vez que algum Espírito pedia alguma coisa material, o que causou grande espanto nos 
presentes. Era uma forma de introduzir o ato de fumar cachimbo, pelos Pretos-Velhos incorporados, o que nós 
sabemos hoje ser usado para benefício dos médiuns e consulentes. Do mesmo modo, os Caboclos também 
passaram a usar cachimbos e charutos, com a mesma finalidade.  Desse modo surgiu um ponto cantado que 
ainda hoje é utilizado em vários Terreiros: 
 

 “Meu cachimbo está no toco manda moleque busca; 
No alto da derrubada meu cachimbo ficou lá; 

Que arruda tão bonita que Vovó mandou arrancar; 
Mas não chore meu netinho que Vovó manda plantar”. 

 23 



O ponto que mostraremos a seguir mostra que Pai Antônio conhecia medicina (chegou a “debater” várias vezes 
com alguns médicos) e que uma das suas principais ordens e direitos era a cura espiritual dos consulentes 
merecedores: 
 

“Dá licença, Pai Antônio que eu não vim lhe visitar; 
Eu estou muito doente, vim prá você me curar. 
Se a doença for feitiço pulará em seu Congá. 

Se a doença for de Deus ai: Pai Antônio vai curar. 
Coitado de Pai Antônio; Preto Velho curador; 

Foi parar na detenção ai; por não ter um defensor; 
Pai Antônio é kimbanda, é curador; 
Pai Antônio é kimbanda, é curador; 

É pai de mesa, é curador; 
É pai de mesa, é curador”. 

 
ESTES EU POSSO CURAR, AQUELES SÓ A MEDICINA 
 
Alguns relatos dizem que alguns médicos dos sanatórios de doenças consideradas mentais, como o de 
Jurujuba, em Niterói, enviavam uma relação de doentes e a entidade, possivelmente o “Orixá Mallet”, 
incorporado em Zélio, indicava os que efetivamente eram portadores de perturbações psíquicas e aqueles que 
eram qualificados como obsedados pelos malefícios da baixa magia, tendo a possibilidade de cura imediata, 
através dos procedimentos ritualísticos preconizados pelo “Caboclo das Sete Encruzilhadas”: “Estes, eu posso 
curar, podem se direcionar á residência do meu aparelho. Os outros são realmente enfermos mentais, então a 
cura compete à medicina vigente”. 
 
A DOUTRINA E A CONDUTA DO MÉDIUM 
 
A parte prática dos trabalhos maravilhava a todos e as curas de obsedados se repetiam diariamente. A doutrina 
umbandista, ministrada pelo “Caboclo das Sete Encruzilhadas”, chamado de “O Chefe”, era refletida 
semanalmente, todas às quintas-feiras, na própria residência de Zélio de Moraes. Nestas aulas eram 
explicitados os mais variados conceitos de fraternidade, humildade, relembrando as principais passagens do 
Evangelho de Jesus, tendo aconselhamentos acerca dos procedimentos nas relações do cotidiano, prevenções 
ligadas á uma vida saudável, e das regras de atendimento pertinentes.  
 
Dizia ele: “Daí de graça o que de graça recebeste! São três os perigos que ameaçam o médium: 1º) A vaidade; 
2º) A consulente mulher para o médium homem e vice-versa; e, 3º) E o dinheiro. A vil moeda que leva o 
homem a perder o caráter, e o médium que mercantilizar a sua missão, a faltar aos compromissos com o 
mundo superior”.  
 
Embora, não seguindo a carreira militar a que se destinava, pois sua missão mediúnica não o permitiu, Zélio 
nunca fez profissão da mediunidade. Trabalhava para o sustento de sua família e diversas vezes contribuiu 
financeiramente para manter as Tendas que o Caboclo das Sete Encruzilhadas fundou. Ministros, industriais e 
militares, que recorriam ao poder mediúnico de Zélio para a cura de parentes enfermos e os viam recuperados, 
procuravam retribuir o benefício através de presentes, ou preenchendo cheques vultosos. “Não os aceite; 
devolve-os” – ordenava sempre o Caboclo. 
 
E Zélio, hoje, diz de cabeça erguida: “Nunca recebi um centavo pelas curas praticadas pelos Guias. O Caboclo 
abominava a retribuição monetária ao trabalho mediúnico. Não há ninguém que possa dizer, no decorrer 
destes 66 anos, que retribuiu uma cura – e foram aos milhares – com dinheiro. Retribuíram isto sim, com a sua 
fé, ajudando o trabalho do Caboclo e de Pai Antônio, como Cambonos, ou assumindo a direção material das 
Tendas fundadas, ou participando da corrente mediúnica, quando tinham condições para isto”. 
 
E Zélio lembra o nome de muitos dos seus colaboradores mais antigos: “Júlio Viana, médium excepcional, de 
transporte e de incorporação; o deputado José Meirelles, que se tornou presidente da Tenda São Pedro; o 
advogado Belarmino Tati, o seu Cambono; major, na época, hoje general, Alfredo Marinho Ravasco; o general 
Aristóteles Santos; João Bustamante de Sá; José Albino Coelho; Alfredo Rego; Olívio Novaes; Leal de Souza, 
jornalista que publicou uma série de reportagens sobre a Tenda Nossa Senhora da Conceição; João Salgado, 
da Tenda Santa Bárbara; José Mendes, da Tenda São Pedro; Paulo Lavois, da Tenda de Oxalá; José Álvares 
Pessoa, da Tenda São Jerônimo; Floriano Manoel da Fonseca, figura que se tornou verdadeiro patrimônio 
moral da Umbanda, pela atividade que desenvolveu durante décadas, graças a uma conduta exemplar e à 
firmeza de suas convicções”. 
 
Conta a Sra. Zilméia de Moraes, em várias entrevistas, que ela e sua irmã Zélia, cediam os seus dormitórios 
para o devido acolhimento daquelas pessoas consideradas obsedadas, isto é, doentes espirituais. Existia uma 
enorme empatia com referência a prática dos trabalhos, das curas e desobsessões, sendo estudada a parte 
teórica e doutrinária através de reuniões semanais. 
 24 



A SEDE INICIAL DA TENDA ESPÍRITA NOSSA SENHORA DA PIEDADE 
 

 
Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade – São Gonçalo – Niterói – onde a Umbanda começou 

 
Neste imóvel, localizado na Rua Floriano Peixoto, n.º 30, em Neves, São Gonçalo – Niterói/RJ iniciou-se a 
Religião de Umbanda, onde, no dia 16 de novembro de 1908, o Caboclo das Sete Encruzilhadas anunciou o 
advento da única e genuína religião brasileira. 
 
Então, como mencionado anteriormente, a partir de 16 de novembro de 1908, inicia-se os trabalhos ritualísticos 
da Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade, sob a direção espiritual do “Caboclo das Sete Encruzilhadas”, 
através do jovem médium Zélio de Moraes, com a autorização da família, na supervisão direta do Sr. Joaquim 
Fernandino da Costa, seu pai. 
 
A Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade, primeiramente situada no bairro das Neves, São Gonçalo, 
próximo a cidade de “Niterói”, foi transferida e reorganizada posteriormente á então capital federal, na cidade 
do Rio de Janeiro, se sediando na Rua Theóphilo Ottoni, nº 90, sobrado.  
 
De acordo com o seu estatuto, no capítulo I, referente a organização e seus fins, registrado no Cartório 
Teffé,em 07 de junho de 1940, situado na Rua do Rosário, 84, onde funcionava o “Registro de Títulos e 
Documentos do Distrito Federal – 1º Ofício”, a Tenda se constituía numa instituição de caridade, onde deveria 
se professar a doutrina espírita, composta de pessoas de ambos os sexos, sendo ilimitado o número de 
associados, com tempo indeterminado de duração e capital a constituir.  
 

 25 



 
Altar da Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade 

 
É importante salientar, que não consta neste primeiro momento, a proposição de uma ritualística umbandista 
propriamente dita, pelo menos formalmente registrada, porque não era aceito na época a especificação de 
termos que remetessem a uma determinada cultura marginalizada, passível de especulação, perseguição 
policial e drasticamente discriminada pela sociedade vigente, principalmente se tivesse referência a uma 
religiosidade advinda da escravidão negra ou de rituais de pajelança e curandeirismo indígena. A prática da 
caridade deveria ser material e espiritual, divulgando a doutrina preconizada pelo Evangelho de Jesus, 
prestando sem distinção de cor, credo, ideologia, a assistência aos necessitados do corpo, da mente e do 
Espírito. 
 
Como também, sem nenhuma retribuição pecuniária, referente aos trabalhos e atividades caritativas 
praticadas, enfatizando a fala do próprio Zélio de Moraes. Como orientação destas práticas terapêuticas, o 
estatuto previa o estabelecimento de um Regimento Interno, que seria organizado pela diretoria da Tenda, sob 
a orientação do Guia Chefe, através do Sr. Zélio de Moraes. Eram proibidas as discussões políticas, religiosas 
e de demais assuntos que não fossem considerados condizentes com as propostas de trabalho preconizadas 
pela Tenda Espírita de Nossa Senhora da Piedade. 
 
A Tenda referida deveria ser administrada por uma diretoria e um conselho deliberativo. A diretoria deveria 
compor-se de cinco membros: Presidente, Secretário, Tesoureiro, Procurador e Diretor Geral. O conselho iria 
compor-se de vinte membros, que seriam eleitos pela assembleia geral, composta de dois terços dos sócios 
quites com as suas mensalidades, na primeira convocação, e na segunda com o maior número de associados. 
Competia ao conselho deliberar acerca da diversidade dos assuntos ligados à manutenção salutar das 
atividades da Tenda, como: eleição da sua diretoria, aprovação do regimento interno, análise dos 
procedimentos ritualísticos e avaliação das diretrizes administrativas em termos gerais.  
 
A diretoria pertinente deveria usar das suas atribuições estatutárias na organização do regimento interno da 
Tenda, estabelecendo um ordenamento interno capaz de atender as necessidades dos seus associados, 
trabalhadores e frequentadores, harmonicamente ligados ao efetivo compromisso dos trabalhos espirituais 
desenvolvidos. 
 
O regimento interno estabelecido preconizava as diretrizes ritualísticas, organizacionais, normatizando as 
relações entre os diversos membros que articulados fomentavam o pleno funcionamento da instituição. A 
Tenda teria como “Chefe Espiritual”, o “Caboclo das Sete Encruzilhadas”, considerado o criador da Umbanda 
no Brasil no ano de 1908.  

 26 



A entidade denominada de “Orixá Mallet” da vibratória de “Ogum”, seria o responsável pelos trabalhos de 
desobsessões (descarregos) e desmanche de magias negras. O Preto-Velho chamado de “Pai Antônio” seria a 
entidade responsável pelos processos de curas das doenças.  
 
Ainda seriam designadas outras entidades que iriam se responsabilizar pela parte espiritual das Sessões 
umbandistas, representadas pelos médiuns da Tenda e respaldadas pelo Sr. Zélio de Moraes. Haveria 
Sessões de Caridade, de Educação Mediúnica e de consultas exclusivas, como também, Sessões Especiais 
de desobsessão. Seriam divididas entre Sessões de “Caboclos” e “Pretos-Velhos”, a partir das ritualísticas 
pertinentes a cada uma delas, além de uma orientação doutrinária fundamentando os trabalhos espirituais 
realizados. 
 
Um calendário litúrgico foi instituído, a ser seguido pelo período de um ano, compreendendo as denominadas 
“Sessões Festivas”, de caráter ritualístico, comemorativo, considerando-se datas importantes e solenes da 
Tenda, homenageando as diversas “Linhas Espirituais” que auxiliavam os trabalhos caritativos desenvolvidos, 
através da crença da existência de seres desencarnados que atuavam juntos aos médiuns devidamente 
preparados a este intento.  
 
Assim temos: 
 

• O dia 20 de janeiro ligado a Oxóssi, a São Sebastião e aos Caboclos;  
 

• O dia 23 de abril ligado a Ogum e a São Jorge);  
 

• O dia 13 de maio ligado aos Pretos-Velhos (Almas dos Pretos Cativos);  
 

• O dia 13 de junho ligado a Santo Antônio e ao Pai Antônio;  
 

• O dia 15 de setembro em homenagem a Nossa Senhora da Piedade;  
 

• O dia 27 de setembro ligado aos Ibejis a São Cosme e São Damião e a Linha das Crianças;  
 

• O dia 30 de setembro ligado a Xangô  e a São Jerônimo;  
 

• O dia 16 de novembro na lembrança do aniversário do Caboclo das Sete Encruzilhadas;  
 

• O dia 4 de dezembro ligado a Yansã e a Santa Bárbara;  
 

• O dia 8 de dezembro ligado a Yemanjá e Oxum e a Nossa Senhora da Conceição; 
 

• Supostamente o dia 25 de dezembro estaria ligado a Oxalá (Nascimento de Jesus Cristo). 
 
Auxiliando e dando suporte à realização das sessões umbandistas, atendendo, orientando, operacionalizando, 
zelando pelo bom funcionamento dos trabalhos espirituais da Tenda, existiam os Cambonos, que eram 
considerados os secretários e assessores diretos das entidades incorporadas, a quem eram distribuídas 
diversas funções de acordo com as necessidades requeridas.  
 
Eles controlavam, interagiam e faziam cumprir as normas e procedimentos preconizados pelo regimento 
interno estabelecido pela diretoria, aprovado pelo conselho deliberativo e autorizado pelo “Caboclo das Sete 
Encruzilhadas”. 
 
Algumas obras doutrinárias básicas eram recomendadas como o “Evangelho Segundo o Espiritismo”, “O Livro 
dos Espíritos”, “O Livro dos Médiuns”, todos de Allan Kardec, como o livro “O Espiritismo, a Magia e as Sete 
Linhas de Umbanda”, do jornalista Leal de Souza. Estas leituras davam embasamento teórico aos trabalhos 
realizados na Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade. 
 
Na prática os procedimentos ritualísticos articulados dinamizavam as Sessões umbandistas, dentro de um 
determinado espaço propício, onde eram realizados os trabalhos espirituais. Todos os membros participantes, 
incluindo o dirigente principal, os subchefes, médiuns desenvolvidos, médiuns em desenvolvimento, Cambonos 
e assistência, se colocavam em posição de concentração, respeito e atenção, na formação de uma corrente 
harmônica de pensamentos, com o objetivo de se iniciar as atividades mediúnicas previstas para aquela 
determinada data em questão.  
 
O “Congá” estaria paramentado com vistosas toalhas brancas, flores ornamentais, principalmente de rosas 
brancas, a flor símbolo da Mãe Maria Santíssima, velas acesas, diversos copos com água dispostos, dando 
embasamento e assentamento magístico ao ritual que iria se iniciar.  

 27 



Imagens dos Santos católicos representantes dos chefes das Linhas dos Orixás, Entidades e Guias, que 
deveriam incorporar nos seus aparelhos a fim de dar desenvolvimento a toda à terapêutica exigida nas 
atividades espirituais propriamente ditas.  
 
Com o intuito de purificar o ambiente do ritual umbandista, eram queimadas algumas ervas e resinas odoríficas 
em um fogareiro de barro, geralmente contendo carvão vegetal, incenso, benjoim, alecrim, alfazema, cânfora, 
mirra, comumente chamado de defumador, direcionando-o a todos os presentes na Tenda. A partir daí, seria 
realizada uma conversação doutrinária, riscados e firmados os pontos cabalísticos e entoados os pontos 
cantados pertinentes, sendo estabelecida uma egrégora magística de vibrações consideradas salutares a um 
efetivo resultado, atingindo os objetivos pré-estabelecidos. Com a prece de abertura proferida, geralmente era 
a “Prece de Cáritas” ou a “Prece de Ismael”, sendo feitas as saudações e assentamentos aos Orixás (era 
riscados os pontos cabalísticos referentes às seis Linhas (Orixás), firmados com flores, velas, bebidas e 
ponteiros, dando segurança aos trabalhos espirituais), chefes de falanges e as devidas exortações litúrgicas, 
seria iniciada a Sessão umbandista, com a chamada do Guia Chefe do dirigente, o “Caboclo das Sete 
Encruzilhadas”, cuja insígnia era representada por uma flecha transpassando um coração. 
 
Acreditando na presença das entidades do astral, se processaria os trabalhos de caridade, com o 
direcionamento dos médiuns desenvolvidos a participarem de uma “Mesa de Trabalho”, efetivando as devidas 
desobsessões e posteriormente atendendo a assistência nos seus inúmeros problemas de ordem emocional, 
material e espiritual. Após a realização desta etapa de contato entre “encarnados e desencarnados”, através 
dos intermediários, chamados médiuns, dadas as orientações pertinentes através do “Chefe”, seria encerrada a 
sessão umbandista com uma prece de agradecimento, revigoração e engendramento dos trabalhos praticados 
durante o período estabelecido á realização do culto de Umbanda.  
 
No tocante ao desenrolar das sessões umbandistas, existem algumas crônicas escritas pelo jornalista Leal de 
Souza, através das suas visitações á Tenda Nossa Senhora da Piedade, que descrevem os fatos pitorescos, 
percepções das nuances doutrinárias, ritualísticas e das interações entre os mais diversos participantes, 
incluindo as dos capítulos 23 e 25 do livro “O Espiritismo, A Magia e As Sete Linhas de Umbanda”, escrito em 
1933, na Cidade do Rio de Janeiro.  
 
Inicialmente, a Tenda Nossa Senhora da Piedade, funcionou em Neves, nos arredores de Niterói.  Segundo 
informações do Sr. Renato Guimarães, disporemos das sedes históricas que a Tenda Espírita Nossa Senhora 
da Piedade já esteve instalada: 
 

1º) Rua Floriano Peixoto nº. 30, Neves, São Gonçalo/RJ (residência de Zélio Fernandino de Moraes): 
16/11/1908 – antes de 07/06/1940 

 
2º) Rua São Pedro, nº. 133, sobrado, Centro, Rio de Janeiro/RJ: 1936 – ? 

 
3º) Rua Dom Gerardo nº. 51, Centro, Rio de Janeiro/RJ: ? – ? 

 
4º) Rua Senador Nabuco nº. 122, Vila Isabel, Rio de Janeiro/RJ (sede da Tenda Espírita São Jorge): ? – 

1998 
 

5º) Rua Teodoro da Silva nº. 997, Grajaú, Rio de Janeiro/RJ: 1998 – 1999 
 

6º) Rua Sá Viana nº. 69, Grajaú, Rio de Janeiro/RJ (sede da Tenda de Umbanda Luz, Esperança, 
Fraternidade): ? – ? 

 
7º) Rua José Ribamar P. Ramos nº. 271, Boca do Mato, Cachoeiras de Macacú/RJ (sede da Cabana de 

Pai Antônio): ? – atualmente 
 
Abaixo uma reportagem efetuada em 1936, onde descreve-se o “espanto” de uma Tenda de Umbanda, taxada 
pela população de “Macumba”, ter se instalada em pleno centro urbano do Rio de Janeiro. Era a Tenda Espírita 
Nossa Senhora da Piedade, com o Caboclo das Sete Encruzilhadas tirando a Umbanda da periferia, levando-a 
para a classe “média\alta”.  
 
Repare nessa reportagem a tendência preconceituosa do repórter e como ele se refere ao culto de Umbanda 
de maneira jocosa. Pelas nossas pesquisas, em época, tachavam de “Terreiro” todo culto efetuado ao nível do 
chão, na periferia, sendo a maioria de cultuadores negros, as famosas Macumbas, e, “Tenda” todo culto 
efetuado em sobrados, no centro da cidade, sendo a maioria de cultuadores brancos. É o primeiro relato do 
trabalho da “Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade”, através do Caboclo das Sete Encruzilhadas: 
 

 28 



 

 
 

 
 

 

 
 
 
 
 

 
 
 29 



 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 
 30 



 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 
 

 31 



Dona Zélia de Moraes Lacerda (filha de Zélio de Moraes) declarou em 1990 que, além do trabalho nas Sessões 
de Caridade, Zélio de Moraes dava muitas consultas através da psicografia. 
 
A partir do momento que a direção da Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade é transferida para as filhas do 
médium (Zélia e Zilméia de Moraes) Zélio parte para um “exílio” voluntário na região serrana do Rio de Janeiro, 
no Município de Cachoeiras de Macacú, numa pequena localidade privilegiada pela Natureza, chamada Boca 
do Mato, continuando os trabalhos espirituais na Cabana do Pai Antônio, vindo há falecer alguns anos depois.  
 

          
            Zélia de Moraes Lacerda (1912 – 2000)                     Zilméia de Moraes Cunha (1914 – 2010)                                            
 
A Tenda Nossa Senhora da Piedade funcionava normalmente com sessões as segundas, quartas e sextas-
feiras, dirigidas por Dona Zélia e Dona Zilméia, filhas de Zélio de Moraes. Atualmente, a Tenda Espírita Nossa 
Senhora da Piedade funciona na Cabana de Pai Antônio, em Cachoeira de Macacú, com trabalho realizado 01 
vez por mês, dirigido pela filha da Srª Zilméia, Srª. Lygia Cunha. Nesse recanto maravilhoso da Natureza, Zélio 
de Moraes viveu os últimos dias de sua existência física. 
 

                  
Fotos da Cabana de Pai Antônio em época de Zélio de Moraes. 

 32 



 
Cabana de Pai Antônio atualmente 

 
Neste espaço Umbandista, Zélio Fernandino de Moraes dava segmento aos trabalhos caritativos, através do 
Preto Velho Pai Antônio. Localiza-se em Boca do Mato, Distrito de Cachoeiras de Macacú – RJ. 
 

   
A Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade e dona Lygia Cunha (1936), neta de Zélio de Moraes, atual 

dirigente 
 
 

 
 
 
 33 



A CRIAÇÃO DAS SETE TENDAS DE UMBANDA 
 
Na continuidade deste memorável relato, com o passar dos dez anos da fundação da Tenda Espírita Nossa 
Senhora da Piedade, em 1918, o “Caboclo das Sete Encruzilhadas”, claro, através do seu médium Zélio de 
Moraes, declara que iria se iniciar a segunda parte da sua missão, que seria a criação das sete Tendas 
consideradas os núcleos onde se propagaria a Religião de Umbanda. A partir de alguns componentes da 
própria Tenda matriz dirigida pelo Caboclo, foram designados os indivíduos que iriam fundar as demais Tendas 
umbandistas. Estes recebiam orientações, esclarecimentos e exortações, nas reuniões de quintas-feiras, de 
como deveriam formar as novas Tendas, em termos doutrinários, de preparação dos corpos mediúnicos, da 
organização dos estatutos, da administração e dos procedimentos ritualísticos e litúrgicos.  
 
Vamos a alguns relatos do Sr. Antônio Eliezer Leal de Souza, em época: 
 
AS TENDAS DO CABOCLO DAS SETE ENCRUZILHADAS 
 
O Caboclo das Sete Encruzilhadas fundou e dirige quatro Tendas: - de Nossa Senhora da Piedade, a matriz, 
em Neves, subúrbio de Niterói encravado no município de São Gonçalo e as de Nossa Senhora da Conceição, 
São Pedro e de Nossa Senhora da Guia, na Capital Federal, além de outras no interior do Estado do Rio. 
 
O processo de fundação dessas Tendas foi o seguinte: - O Caboclo das Sete Encruzilhadas, que é 
vulgarmente denominado o “Chefe”, quer pelos seus auxiliares da Terra, quer pelos do espaço, escolheu, para 
seu médium, o filho de um espírita e, por intermédio dos dois, agremiou os elementos necessário à constituição 
da Tenda de Nossa Senhora da Piedade. 
 
Dez ou doze anos depois, com contingentes dessa Tenda, incumbiu a Sra. Gabriela Dionysio Soares de 
fundar, com o Caboclo Sapoéba, a de Nossa Senhora da Conceição e quando a nova instituição começou a 
funcionar normalmente, encarregou o Dr. José Meirelles, antigo agente da municipalidade carioca e deputado 
do Distrito Federal, e os Espíritos de Pai Francisco e Pai Jobá, com o auxílio das duas existentes, da criação 
da Tenda de São Pedro. Mais tarde, ainda com o Dr. José Meirelles e o Caboclo Jaguaribe receberam a 
incumbência de organizar, com os egressos da Tenda do pescador, a de Nossa Senhora da Guia. 
 
Cada uma dessas Tendas constitui uma sociedade civil, cabendo a sua responsabilidade legal e a espiritual, ao 
respectivo presidente que é nomeado pelo Caboclo das Sete Encruzilhadas, independente de indicação ou 
sanção humana, e por ele transferido, suspenso, ou demitido livremente, bem como os médiuns que o “Chefe” 
designa e pode, se o entender, afastar de suas Tendas. 
 
A organização espiritual é a seguinte: cada Tenda tem um Chefe de Terreiro, – presidente espiritual – um 
substituto imediato e vários eventuais, chamados estes, pela ordem de antiguidade na Tenda, e todos 
designados pelo Guia geral. 
 
A Hierarquia, na ordem material, como na espiritual, é mantida com severidade. Cercam o Caboclo das Sete 
Encruzilhadas muitos Espíritos elevados que ele distribui, conforme a circunstância, pelas diversas Tendas, 
mas esses Espíritos e mesmo os Orixás não diminuem nem assumem autoridade dos presidentes espiritual e 
material, e trabalham de acordo com eles. Os próprios enviados especiais mandados, de longe em longe, com 
mensagens dos chefes e padroeiros das Linhas, só as proferem depois do consentimento dos dois dirigentes. 
Até o “Chefe”, quando baixa e incorpora em qualquer das Tendas, não se investe na direção dos trabalhos, 
mantendo o prestigio de seus delegados. 
 
Na primeira quinta-feira de cada mês celebra-se na Tenda Matriz, uma sessão privativa dos presidentes, e 
seus auxiliares, e médiuns dos chefes de Terreiro, e nessa assembleia o Caboclo das Sete Encruzilhadas faz 
as observações necessárias, louvando ou admoestando, sobre os serviços do mês anterior, e dá instruções 
para os trabalhos do mês corrente. 
 
As Tendas realizam, isoladamente, sessões públicas de caridade, sessões de experiência, e as de descarga. 
As segundas se dividem em duas categorias: as que têm por objetivo a escolha e o desenvolvimento dos 
médiuns das diversas Linhas e a outra, facultativa, visando estudos de caráter científico. As sessões de 
descargas são consagradas à defesa dos médiuns. 
 
Na segunda sexta-feira de cada mês, os presidentes, médiuns, e auxiliares de cada Tenda trabalham 
conjuntamente na matriz; no terceiro sábado, na de Nossa Senhora da Conceição e no quarto na de Nossa 
Senhora da Guia. 
 
Anualmente, as três Tendas fazem um retiro de vinte e um dias, fora da cidade, com cerimônias diárias em 
suas sedes e nas residências de seus componentes. Há, mensalmente, uma vigília de vinte e quatro horas, em 
que se revezam os filhos das Tendas de Maria (nota do autor: Aqui, Leal de Souza de refere à Mãe Maria Santíssima).  

 34 



Efetuam-se em certas circunstâncias, atos idênticos, as mesmas horas, nessas três Tendas. Celebram-se, 
ainda, outras reuniões, internas ou externas, inclusive as festivas. 
 
Em nenhuma Tenda é lícito realizar qualquer trabalho sem a autorização expressa do “Chefe”, e nenhum 
presidente pode submeter ao seu julgamento pedido que não se inspire na defesa e no beneficio do próximo.  
 
Para o serviço de suas Tendas, o Caboclo das Sete Encruzilhadas tem as suas ordens Orixás e Falanges de 
todas as Linhas, incluída na de Ogum, a falange marítima do Oriente. 
 
E bastam essas anotações para que se compreenda o que é uma organização da Linha Branca de Umbanda e 
Demanda, concebida no espaço e executada na Terra. 
 
(Trecho extraído do livro: “O Espiritismo, a Magia e as Sete Linhas de Umbanda” – de Leal de Souza – 1933) 
 
A TENDA NOSSA SENHORA DA PIEDADE 
 
Sobe a presidência do Sr. Zélio Moraes, médium do Caboclo das Sete Encruzilhadas, erigida em sítio tranquilo, 
entre árvores, a Tenda Nossa Senhora da Piedade é a casa humilde dos milagres. 
 
Atacada de moléstia fatal, a filha de um comerciante de Niterói, agonizava sofrendo, e como a ciência humana 
se declarasse impotente para socorrê-la, seu pai, em desespero delirante, numa tentativa extrema, suplicou 
auxílio à modesta Tenda das Neves. 
 
Responderam-lhe que só à noite, na sessão, o Guia poderia tomar conhecimento do caso. Regressando ao lar, 
o desconsolado pai encontrou a filha morta e, depois de fazer constatar o óbito pelo médico, mando tratar o 
enterro. 
 
No entanto, à noite, na Tenda de Nossa Senhora da Piedade, aberta a sessão, o Caboclo das Sete 
Encruzilhadas, manifestando-se, disse aos seus auxiliares da Terra, ainda desconhecedores o desenlace da 
doença, que se concentrassem, sem quebra da corrente, e o esperassem, pois ia para o espaço, com suas 
Falanges, socorrer a enferma que lhes pedira socorro. 
 
Duas horas depois voltou, achando aqueles companheiros exaustos, do longo esforço mental. Explicou-lhes, 
então, na pureza da sua realidade, a situação, e mandou-os que fossem em nome de Jesus, retirar a morta da 
mesa mortuária, e comunicar-lhe que a misericórdia de Deus, para atestar os benefícios do espiritismo, 
permitia-lhe viver, enquanto não negasse o favor de sua ressurreição. 
 
Confiante em seu chefe, os humildes trabalhadores da Tenda da Piedade cumpriram as ordens recebidas, e a 
moça não só ficou viva, como curada. O médico, que lhe tratou da moléstia, e que lhe constatou o óbito 
observou-a, por algum tempo, até desistir de penetrar o misterioso de seu caso, classificando-o na ordem 
sobrenatural dos milagres. 
 
Meses depois, a mesa do almoço, conversando, a ressurreta contestou com firmeza, negando-a, a ação 
espiritual que lhe restituir a vida material, porém nessa ocasião adoeceu de uma indigestão, falecendo em 
menos de vinte e quatro horas. 
 
Uma associação de grande autoridade no espiritismo, ao ter conhecimentos desses fatos, resolveu apurá-los 
com severidade, para desmenti-los ou confirmá-los sem sombra de dúvida e, num inquérito rigoroso, com 
auxilio das autoridades do Estado do Rio de Janeiro, estabeleceu a plena veracidade deles, publicando, no 
órgão de Federação Espírita a sua documentação. 
 
A média mensal das curas de obsedados que iriam para os hospícios como loucos, é de vinte e cinco doentes, 
na Tenda da Piedade. 
 
Os Espíritos que baixam nesse recinto não procuram deslumbrar os seus consulentes com o assombro de 
manifestações portentosas, mas as produzem muitas vezes, que lhas exigem as circunstâncias. 
 
Os auxiliares humanos do Caboclo das Sete Encruzilhadas, na Tenda que é, por excelência, a sua Tenda, 
mesmo os que têm posição de revelo na sociedade, não se orgulham dos favores que lhes são conferidos e 
procuram, com doçura e humildade, merecer a graça de contribuir, como intermediários materiais, para a 
execução na Terra, dos desígnios do espaço. 
 
(Trecho extraído do livro: “O Espiritismo, a Magia e as Sete Linhas de Umbanda” – de Leal de Souza – 1933) 
 
 
 
 35 



A TENDA DE NOSSA SENHORA DA CONCEIÇÃO 
 
Perguntaram ao presidente da Tenda de Nossa Senhora da Conceição: - Acreditas em Nossa Senhora da 
Conceição? 
 
Para responder, ele interrogou: - O amigo acredita na Virgem Maria, Mãe de Jesus? - Acredito, afirmou o 
ironista. - Pois Nossa Senhora da Conceição é a Virgem, mães de Jesus. Se a Tenda corresponde a sua 
finalidade que importa o seu nome? Virgem Maria, ou Nossa Senhora da Conceição. 
 
As prevenções contra a Igreja determinam investidas bravias contra o passado e a mutilação de grandes 
nomes históricos, reduzindo teólogos da estatura de Santo Agostinho e mártires do porte de São Sebastião, a 
vulgaridade anônima de Agostinho e Sebastião. 
 
Ofuscam-se, desse modo, na evocação dessas gloriosas figuras, os seus máximos predicados, – os 
predicados que o catolicismo exaltou e os Centros Espíritas reconhecem, transformando esses iluminados em 
seus padroeiros e dirigentes espirituais. 
 
A essa ríspida intolerância, prefiro o sábio exemplo de Allan Kardec, chamando São Luiz ao Espírito que mais 
o auxiliou na codificação do Espiritismo. 
 
Se os magnos luzeiros do Espiritismo científico e os kardecistas podem invocar Jesus como o Redentor, o 
médium de Deus, o Salvador, e Nosso Senhor Jesus Cristo, por que não poderemos nós, os humildes, invocar 
a Virgem Maria, com a Rainha do Céu, ou Nossa Senhora da Conceição? 
 
Quer a chamemos, como o Caboclo das Sete Encruzilhadas, Mãe das mães, ou, como na Federação Espírita, 
Nossa Mãe amantíssima. Virgem sem pecado, Maria Puríssima, ou como os católicos, Nossa Senhora, ou, 
como os filhos de Umbanda, Mãe Axum (Oxum) e Amanjár (Yemanjá), – Maria Imaculada é sempre a imaculada 
Maria, e pela diversidade dessas invocações não deixa de ouvir o clamor e a prece dos crentes. 
 
Nossa Senhora da Conceição é uma variante invocativa do nome de Maria, mas na Linha Branca de Umbanda, 
conserva o sentido místico, ligando à Terra ao espaço. 
 
Acredito, ainda, que Nossa Senhora da Conceição tenha representação visível no espaço, pois afirmam 
Espíritos que conosco trabalham, e se qualquer entidade, mesmo para espalhar o mal, pode-se revestir do 
aspecto que lhe convenha, é claro que Maria poderá assumir a aparência que deseje, ou produzir formações 
fluídicas necessárias ao consolo e a fé daqueles que a procuram no espaço, como o esplendor da maternidade 
realçada pela pulcritude (nota do autor: qualidade do que é pulcro; beleza, formosura) virginal. 
 
As Falanges de Nossa Senhora da Conceição, ensinam os Espíritos, são as mais numerosas da Linha Branca 
de Umbanda e Demanda, pois sob essa invocação, que o resume na Linha, o culto de Maria possui o maior 
número de adeptos, e para atendê-los em suas súplicas, qualquer que seja o seu credo, essas legiões 
incontáveis descem e sobem, incessantemente, do espaço à Terra, e da Terra ao espaço. 
 
Compreendem essas Falanges as entidades que viveram, na última encarnação, nas matas cortados pelos 
arroios ou rios, pelos Espíritos das regiões litorâneas, pelo povo do mar, pelos que foram, no mundo material 
devotados a Virgem Maria, e pelos que a esses se agregaram por afinidades. 
 
A exigência da atenção devida aos invocadores de Maria é tão premente, e constante, que raras vezes os 
elementos de suas Falanges podem passar pela Tenda humílima de seu nome. 
 
O Chefe do Terreiro dessa Tenda – presidente espiritual, – é o Caboclo Corta Vento, da linha de Oxalá; seu 
substituto imediato, e o Caboclo Acahyba, da Linha de Euxoce (Oxóssi), e eventuais Yara, da Linha de Ogum, 
Timbiry da Falange do Oriente, e o Caboclo da Lua da Linha de Xangô. 
 
E pelo dever de assumir a responsabilidade social de minha investidura, acrescento que sou o presidente da 
Tenda de Nossa Senhora da Conceição, ou, mais modestamente, o delegado humano incumbido, pelo 
Caboclo das Sete Encruzilhadas, de coordenar a ordem material necessária à execução dos trabalhos 
espirituais. 
 
(Trecho extraído do livro: “O Espiritismo, a Magia e as Sete Linhas de Umbanda” – de Leal de Souza – 1933) 
 
A TENDA NOSSA SENHORA DA GUIA 
 
A Tenda de Nossa Senhora da Guia, presidida pelo Sr. Durval Vaz, e esplendidamente instalada nesta capital, 
é uma instituição primorosa, preenchendo, de modo completo, os fins que, pelo prisma humano, inspiraram a 
sua fundação. 
 36 



Possui, já desenvolvidos, revezando-se na intensidade brilhante de seus trabalhos, sessenta médiuns de todas 
as Linhas e prepara, nas experiência de desenvolvimento, sob a direção de Guias vigilantes, mais duzentos e 
trinta, oficialmente matriculados nos seus programas. 
 
Com esses elementos, a Tenda Estrela do Oriente pode atender, como realmente atende, distribuindo socorros 
de todas as naturezas, aos necessitados de várias espécies, que solicitam amparo e auxílio aos Centros 
Espíritas de Caridade. 
 
Só as suas sessões públicas das terças-feiras concorrem consulentes cuja média oscila entre trezentos e 
trezentos e cinquenta. Reduzindo-os ao mínimo de trezentos, e fazendo cálculo por meses de quatro semanas, 
ou terças-feiras, conclui-se que a Tenda de Nossa Senhora da Guia socorre, mensalmente, mil e duzentos 
necessitados, ou quatorze mil e quatrocentos por ano. 
 
Além da sessão pública, realiza, também semanalmente, as duas sessões de experiências, para a escolha e 
desenvolvimento de médiuns, e outros estudos, as extraordinárias, ou especiais, impostas pelas 
circunstâncias, quando se tornam precisas, e as de descarga, em defesa de seus componentes. 
 
Trabalham em seu Terreiro, como chefe presidente espiritual, o Caboclo Jaguaribe, como se imediato, o 
Caboclo Acahyba, e como substitutos eventuais, pela ordem de antiguidade na Tenta, Garnazan, o Caboclo 
Sete Cores, e mais Gira Mato e Bagi, todos pertencentes às grandes Falanges da Linha de Euxóce (Oxóssi). 
Possuem, ainda, esses trabalhadores tantos auxiliares quantos são os médiuns desenvolvidos. 
 
O labor, nessa Tenda, é dos mais profícuos, e o número crescente das pessoas que procuram, cheias de 
confiança, o seu terreiro atesta, de modo eloqüente, a eficiência espiritual de seus protetores e o generoso 
caráter dos seus dirigentes humanos. 
 
Essa é a mais nova das Tendas do Caboclo das Sete Encruzilhadas, a sua última criação, e o seu advento 
ainda se liga ao nome do Dr. José Meirelles, já desencarnado, que foi, na Terra, o obreiro infatigável ao serviço 
daquele grande missionário. 
 
(Trecho extraído do livro: “O Espiritismo, a Magia e as Sete Linhas de Umbanda” – de Leal de Souza – 1933) 
 
A data da fundação de cada Tenda não é precisa, e por isso optamos por não conjecturarmos quanto à data 
precisa da criação de cada uma. O inicio das fundações deu-se de 1918 a 1935. As Tendas foram assim 
distribuídas: 
 
Tenda Espírita São Pedro (segundo Zélio de Moraes, a primeira Tenda fundada), primeiramente designada a 
Sra. Gabriela Dionysio Soares, médium do Caboclo Sapoéba, e, posteriormente, com José Meirelles Alves 
Moreira (falecido em 31 de Maio de 1928), agente da Prefeitura e Deputado Federal, médium de Pai Francisco” 
e “Pai Jobá. Em 1952 passou às mãos de Corina da Silva, médium do Pai Vicente, que veio primeiramente a 
se fixar na Ilha do Governador, Rio de Janeiro, RJ: (? – 1952 – ?) e posteriormente num sobrado da Praça 15 
de Novembro, Rio de Janeiro. Atualmente encontra-se na rua Visconde de Santa Isabel, nº. 39, Vila Isabel – 
Rio de Janeiro/RJ. 
 
 

 

 
 

 
 

 
 

 37 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Vila_Isabel


Tenda Espírita Nossa Senhora da Conceição, a Leal de Souza, médium do Caboclo Corta Vento, que veio 
se fixar na Rua da Quitanda, nº 201, Rio de Janeiro?RJ. 

 

 
 

Tenda Espírita Nossa Senhora da Guia, com Durval Vaz de Souza, médium do Caboclo Jaguaribe, que veio 
a se fixar na Rua Camerino, nº. 59, Rio de Janeiro/RJ. 

 

 
 

Tenda Espírita São Jerônimo, com José Álvares Pessoa (Capitão Pessoa) médium do Caboclo da Lua, que 
veio a se fixar na Rua Visconde de Itaboraí, nº. 08, Rio de Janeiro/RJ. 
 

 
 

Tenda Espírita São Jorge, com João Severino Ramos (Suboficial Enfermeiro), médium de Ogum Timbiri, do 
Caboclo Teimoso de Aruanda, de Seu Baiano e Pai Felipe, que veio a se fixar na Rua Dom Gerardo, nº. 45, 
Rio de Janeiro. Atualmente encontra-se na Rua Senador Nabuco, nº. 122, Vila Isabel, Rio de Janeiro/RJ. 

 38 



 
 
Tenda Espírita Oxalá, com Dr. Paulo Lavois (médico), médium de Pai Serafim, que veio a se fixar na atual 
Avenida Presidente Vargas, 2567, Rio de Janeiro/RJ. 
 

 
 

Tenda Espírita Santa Bárbara, com João Aguiar Salgado, que veio se fixar num sobrado, a Rua São Pedro, 
nº 133, Rio de Janeiro/RJ, onde, antes, funcionava a Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade. 
 

 
 
(As fotos de Durval Vaz de Souza, Capitão Pessoa e Paulo Lavois, são do arquivo pessoal de Diamantino Trindade 
Fernandes. A foto de João Aguiar Salgado nos foi dada por um freqüentador da Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade, 
em época de Zélio; atrás da foto estava escrito – Seu João, da Tenda Santa Bárbara; achamos ser o seu dirigente) 
 
 

 39 



Apresentaremos uma reportagem de 1936, onde consta a calúnia e a perseguição efetuada sobre a Tenda 
Espírita Santa Bárbara: 
 

 
 

 
 

 

 
 

 

 

 
A partir de 1918, quando do início da fundação das sete Tendas do Caboclo das Sete Encruzilhadas, surge 
mais um Terreiro, a Tenda Espírita Mirim em 1924.  

 40 



Em 1920 no Rio de Janeiro, o médium kardecista Benjamin Gonçalves Figueiredo (26/12/1902 - 03/12/1986), 
teve a primeira manifestação de uma Entidade que identificou-se como Caboclo Mirim, que vinha com a 
finalidade de criar um novo núcleo de crescimento para a Umbanda. Assim, toda a família do médium foi 
chamada a participar.  
 

 
 
Eram ao todo 12 pessoas que deram início em 1924 ao que foi chamada a Seara de Mirim. Após 18 anos, em 
1942, foi fundada a Tenda Espírita Mirim, à rua Sotero dos Reis, 101, Praça da Bandeira; mudou-se, 
posteriormente, para a rua São Pedro e depois para a sua magestosa sede propria, na antiga Rua Ceará, hoje 
Avenida Marechal Rondon, 597, bairro de São Francisco Xavier, nas proximidades do Maracanã. Em sua nova 
sede e durante alguns anos, a Tenda Espírita Mirim chegou a registrar diariamente, uma frequencia de 3.000 
assistentes. E o que é mais notável é que tal número de frequentadores eram atendidos em apenas 2 horas de 
trabalho, tal quantidade de médiuns passistas e de descarga, para atender a tão grande multidão.  
 
Mas, onde o médium Benjamim Gonçalves Figueiredo havia se iniciado como umbandista? Encontramos uma 
importante informação postada no – http://registrosdeumbanda.wordpress, num arquivo de áudio/cassete 
contendo a entrevista de Jota Alves de Oliveira com Zélio Fernandino de Moraes, na década de 1970, 
contendo diversos assuntos muito pertinentes à história da Umbanda, dando-nos a visão e o depoimento do 
médium do Caboclo das Sete Encruzilhadas sobre a história da religião. Vamos a um trecho do interesse deste 
artigo: 
 
SOBRE A DESCENDÊNCIA DA TENDA ESPÍRITA MIRIM E O SEU FUNDADOR 
BENJAMIM GONÇALVES FIGUEIREDO (DESCENDE DA TENDA ESPÍRITA NOSSA 
SENHORA DA PIEDADE) 
 
A ligação entre Zélio de Moraes e Benjamim Gonçalves Figueiredo 
 
No áudio, ouvimos Zélio contar que Benjamim passou a frequentar a Tenda Espírita Nossa Senhora da 
Piedade para que o desenvolvesse na Umbanda; em uma dessas ocasiões, o Orixá Mallet, incorporado em 
Zélio, pegou Benjamim e, após carregá-lo nas costas por meio quilômetro, o atirou no mar, tendo, logo após o 
fato, dito que Benjamim já estava pronto pra começar a trabalhar com a Umbanda. Infelizmente, na fita não há 
o período em que isso teria ocorrido, mas se olharmos a história da Tenda Espírita Mirim, podemos supor 
quando isso ocorreu. No antigo site da Tenda Espírita Mirim, que reproduzimos parcialmente abaixo, lemos 
que: 
 
“O Kardecismo veio para o Brasil através da família Figueiredo. Em 1920, esta família realizava sessões de 
Kardec na Rua Henrique Dias nº. 26, na Estação do Rocha, Rio de Janeiro. No dia 12 de Março de 1920, o 
médium Benjamim Gonçalves Figueiredo, teve a primazia de incorporar, pela primeira vez, o Caboclo Mirim, 
grande Mestre que veio para nos ensinar a Escola da Vida, que poucos conheciam na época. Após a sua 
chegada, O Caboclo Mirim anunciou que aquela seria a última sessão de Kardec e que as próximas Sessões 
passariam a ser de Umbanda. Em uma de suas mensagens ele disse que a partir daquele momento a Tenda 
Espírita Mirim seria reconhecida mundialmente e advertia que a mesma seria uma organização única no 
gênero em todo o Brasil, cujo método seria adotado por outras Tendas, até mesmo em outros Estados da 
Federação, o que, mais tarde, teríamos a oportunidade de comprovar. O Caboclo Mirim, Espírito missionário, 
preparou a antena receptiva daquele que seria o intermediário do seu programa, de suas ordens e de suas 
mensagens, ou seja, o seu médium, que preservaria a sua missão e que cumpriria, religiosamente, a sua 
tarefa. Uma família inteira é convocada para preparar a Tenda Espírita Mirim, para nela, firmar os postulados 
da nova organização.  

 41 

http://pt.wikipedia.org/wiki/1920
http://pt.wikipedia.org/wiki/Rio_de_Janeiro
http://pt.wikipedia.org/wiki/M%C3%A9dium
http://pt.wikipedia.org/wiki/Kardecista
http://pt.wikipedia.org/wiki/Entidade
http://pt.wikipedia.org/wiki/Umbanda
http://pt.wikipedia.org/wiki/1924


Os chamados ou escolhidos foram: José Nunes de Figueiredo Filho, Judith Gonçalves Figueiredo, Benjamim 
Gonçalves Figueiredo, Eugênia Gonçalves Figueiredo, Hercílio Latino Gonçalves, Abgail Maria Gonçalves, Davi 
Latino Gonçalves, Benjamim Franklin Gonçalves, José Fróes e João da Mota Mesquita Filho. Foram 12 como 
os apóstolos de Jesus! Coincidências! Aos 13 dias do mês de Março do ano de 1924 considerou-se fundada a 
Tenda Espírita Mirim, por ordem do Caboclo Mirim, através do seu jovem médium, Benjamim Gonçalves 
Figueiredo”. 
 
(Fonte: “Tenda Espírita Mirim”. Apresentação. Disponível em <http://www.tendaespiritamirim.com.br>. Acesso em 03 
setembro de 2007) 
 
Perceberam que entre a ordem do Caboclo Mirim e a fundação da Tenda Espírita Mirim existe um período de 
exatos 4 anos? Perceberam, também, que antes da ordem do Caboclo Mirim, a família de Benjamim não 
trabalhava com Umbanda, apenas com kardecismo? Ora, se: 
 

1º) Benjamim e sua família desconheciam a Umbanda em 1920; 
 
2º) Só iniciaram as atividades da Tenda Espírita Mirim (Tenda de Umbanda e não de kardecismo) em 

1924; 
 

3º) Zélio nos conta que Benjamim frequentou a Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade para aprender 
com ele sobre a Umbanda, tendo sido batizado no mar por Orixá Mallet e considerado, então, pronto a 
trabalhar com a Umbanda; 

 
4º) Pelas regras da Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade, em seu regimento interno, é Orixá Mallet 

quem autorizava ou não a matrícula de pessoas como membros da Tenda, bem como considerava 
àquelas que achava desenvolvidas a dar passes, consultas, auxiliar trabalhos de desenvolvimento 
mediúnico e outros que se realizavam na Tenda. 

 
Podemos supor que nesses 4 anos, entre 1920 e 1924, Benjamim foi membro da Tenda Espírita Nossa 
Senhora da Piedade, com autorização de Orixá Mallet, tendo sido desenvolvido e considerado pronto por esta 
entidade a começar a trabalhar com a Umbanda e, só depois disso, é que Benjamim teria fundado a Tenda 
Espírita Mirim, junto de seus familiares. 
 
Ou seja, embora Renato Ortiz tenha escrito que:  “(…) a Umbanda se desenvolve paralelamente em diferentes 
Estados sem que exista, pelo menos de maneira comprovada, uma relação de influências entre os diversos 
Terreiros. Em meados dos anos 20, existe em Niterói a Tenda de Zélio de Moraes; no Rio de Janeiro a de 
Benjamim Figueiredo, e Porto Alegre a de Otacílio Charão.” (Fonte: Breve nota sobre a Umbanda e suas origens. In: 
Religião e Sociedade. p. 134-137. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1986.) 
 
E outros pesquisadores tenham se baseado nele quando escreveram sobre o início da Umbanda, podemos 
afirmar comprovado pelo áudio em questão, que há, sim, uma relação da Tenda Espírita Mirim com a Tenda 
Espírita Nossa Senhora da Piedade, uma vez que a Tenda Espírita Mirim pode ser considerada mais uma 
Tenda de Umbanda descendente da Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade.  
 
Talvez, a Tenda Espírita Mirim seja a segunda Tenda descendente da Tenda Espírita Nossa Senhora da 
Piedade, mas não podemos afirmar isso por enquanto, pois ainda não conseguimos descobrir a data de 
fundação da Tenda Espírita São Pedro (só sabemos que foi anterior a 04 de março de 1927). 
 
Resta, agora, descobrirmos se Otacílio Charão, antes de embarcar para a África, em 1916, frequentava a 
Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade ou alguma casa de Macumba carioca.  
 
Se frequentava a primeira, então teríamos que o Centro Espírita Reino de São Jorge, fundado em Rio 
Grande/RS, em 1926, é outra Tenda descendente da Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade, mostrando 
uma relação entre as primeiras Tendas de Umbanda e a antiguidade da Tenda Espírita Nossa Senhora da 
Piedade sobre todas as demais. 
 
Outro apontamento do Sr. Renato Guimarães: 
 
O que é interessante neste segundo endereço (Rua Theóphilo Ottoni nº 90 sobrado, Centro, Rio de Janeiro, 
RJ: antes de 07/06/1940 – ?) que serviu de sede da Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade, é que ele fica 
a exatos 580 metros da praia da atual Praça Mauá e a exatos 430 metros da praia do atual 1º Distrito Naval.  
 
Ai, vocês, leitores, devem estar se perguntando: e daí? Bom, se vocês ouvirem de novo a fita da postagem “A 
ligação de Zélio de Moraes e Benjamim Figueiredo”, a partir dos 17 minutos, vocês ouvirão Zélio falar que 
Benjamim começou a freqüentar a Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade, quando ela, (T.E.N.S.P.), tinha 
mudado sua sede para a cidade do Rio de Janeiro e que Orixá Mallet carregou Benjamim nas costas, por meio 
quilômetro, ou 500 metros, até a praia. Entenderam agora?  
 42 

http://registrosdeumbanda.wordpress.com/2010/05/30/2010/05/05/a-ligacao-entre-zelio-de-moraes-e-benjamim-figueiredo/
http://registrosdeumbanda.wordpress.com/2010/05/30/2010/05/05/a-ligacao-entre-zelio-de-moraes-e-benjamim-figueiredo/


Existe uma grande probabilidade de Benjamim ter frequentado a Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade na 
época que ela tinha como sede um imóvel no centro da cidade do Rio de Janeiro e não na época que ela 
funcionava na casa onde Zélio vivia com seus pais. Resta, agora, descobrirmos quando houve a mudança da 
Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade para aquele segundo endereço. 
 
O Guia Espiritual Pai Roberto e Benjamim Figueiredo 
 

 
 
Pela fita, ouvimos que a entidade Pai Roberto trabalhava com um médium do bairro de Alcântara, São 
Gonçalo/RJ, antes de passar a trabalhar com Benjamim Figueiredo. Ainda, segundo a fita, quando houve a 
visita de Benjamim ao Terreiro do citado médium, a entidade Pai Roberto, incorporado, disse a Benjamim que 
ele abandonaria o cavalo (médium) dele e ai passar a trabalhar através da mediunidade do Benjamim, 
abandonando o médium anterior e os trabalhos de feitiçaria que fazia através dele. Creio, com essas 
considerações, conseguiremos mostrar a você, leitor, a importância do áudio. Hoje, pouquíssimos Terreiros 
formados pelo Caboclo Mirim, e mesmo seus descendentes, guardam e praticam na totalidade o que foi 
orientado pelo seu iniciador. 

*********//********* 
 
Cremos que a Tenda Espírita Mirim não fez parte das sete Tendas fundadas pelo Caboclo das Sete 
Encruzilhadas pelo fato de que o Sr. Benjamim juntamente com o Caboclo Mirim criou uma ritualística própria, 
distanciando-se em alguns aspectos, das “Linhas Mestras” instituídas pelo anunciador da Umbanda; também 
ao fato de que toda a família de Benjamim já possuía um Centro Espírita, que após as orientações do Caboclo 
das Sete Encruzilhadas transformou-se em Tenda de Umbanda. Na Tenda Mirim não se usava velas, nem se 
adotavam os colares presos ao pescoço, dito guias. Não se fazia uso de Pemba, nem pólvora, nem ponteiros 
(tudo isso é de uso intenso do Caboclo das Sete Encruzilhadas). O elemento material que o Caboclo ou Preto-
Velho usa é charuto e o cachimbo, nada mais. Embora o Caboclo Mirim aboliu muitas das práticas utilizadas 
pela então Macumba reinante, contrariando as orientações do Caboclo das Sete Encruzilhadas, absorveu o 
uso dos tambores em seus rituais festivos. 
 
No período seguinte, ainda surgiram várias Tenda umbandistas, como: 
 

• Grupo Espírita Reino de São Jorge, Rio Grande/RS, em 1926; 
 

• Tenda de Pai Benedito, Vila Mariana – São PauloSP, em 1927; 
 

• Grupo Espírita Humildes de Jesus, em 12 de dezembro de 1928; 
 

• Congregação dos Franciscanos Espíritas de Umbanda, Centro – Porto Alegre/RS, em 1932; 
 

• Centro Espírita de Caridade Jesus, Rio de Janeiro/RJ, em 1932; 
 

• Centro Espírita Caridade de Jesus, em Vila Isabel – Rio de Janeiro/RJ, em 1932; 
 

• Tenda de Umbanda Nossa Senhora Aparecida, Ponte Pequena, São Paulo/SP, em 1934; 
 

• Centro Espírita Caminheiros da Verdade, Engenho de Dentro, Rio de Janeiro/RJ, em 1936; 
 

• Casa de Caridade Pai Matheus, Bairro Penha – São Paulo/SP, em 21 de setembro de 1937. Ainda em 
funcionamento, atualmente, como: “Templo da Estrela Azul – Casa de Caridade Umbandista”, em São 
Caetano do Sul/SP); 

 
 43 

https://pt.wikipedia.org/wiki/12_de_dezembro
https://pt.wikipedia.org/wiki/1928
https://pt.wikipedia.org/wiki/Vila_Isabel
https://pt.wikipedia.org/wiki/1932


• Cabana Pai Joaquim de Luanda, Méier – Rio de Janeiro/RJ, em 28 de julho de 1937; 
 

• Cabana Espírita Senhor do Bonfim, em 6 de setembro de 1939. Ainda em funcionamento na Rua  
Sales Guimarães, nº.  67 – Engenho Dentro – Rio de Janeiro, RJ 

 
• Tenda Espírita Fé e Humildade, em setembro de 1941; 

 
• Tenda Espírita Humildade e Caridade, em setembro de 1941; 

 
• Cabana Pai Thomé do Senhor do Bonfim, em setembro de 1941; 

 
• Centro Espírita Religioso São João Batista, em setembro de 1941; e muitas outras. 

 
As Tendas, que foram fundadas pelo Caboclo das Sete Encruzilhadas gradativa e sucessivamente, deveriam 
realizar determinadas Sessões de Caridade, de experiência e as de descarga. Seriam respectivamente 
momentos de socorro espiritual às diversas necessidades humanas, de aprimoramento mediúnico, de estudos 
científicos e doutrinários, e de limpeza densa, que se caracterizavam em descarregar as más influências, os 
miasmas negativos, as desobsessões, defendendo o ambiente, o corpo mediúnico e a assistência em geral. 
Não seria lícita a realização de “qualquer trabalho sem a autorização expressa do Caboclo das Sete 
Encruzilhadas”, dizia o cronista Leal de Souza. 
 
Leal de Souza, ainda relatando que: “para o serviço de suas Tendas, o “Chefe”, tem as suas ordens Orixás e 
Falanges de todas as Linhas, incluída, na de Ogum, a Falange marítima do Oriente. Bastando essas anotações 
para que se compreenda o que é uma organização da Linha Branca de Umbanda e Demanda, concebida no 
espaço e executada na Terra”. 
 
Além das reuniões promovidas às quintas-feiras, na segunda sexta-feira de cada mês, todos os componentes 
das respectivas Tendas fundadas, trabalhavam juntos na Tenda matriz, sendo que em alguns momentos havia 
rodízios entre os diversos agrupamentos umbandistas. Todo o ano era realizado um retiro de vinte e um dias, 
fora da capital, ocorrendo várias cerimônias em todas as sedes e nas residências dos dirigentes.   
 
Mensalmente havia uma vigília de vinte e quatro horas, com revezamentos entre os diversos componentes das 
Tendas, celebrando sessões festivas, de confraternização, de fortalecimento espiritual, como o ritual do 
“Amaci”, ainda realizado na Tenda Nossa Senhora da Piedade, todo o dia 15 de novembro, considerado o Dia 
da Umbanda, se caracterizando um evento de profunda devoção umbandista, através dos banhos das ervas 
sagradas, devidamente colhidas, realizando a lavagem de cabeça, com o objetivo de fortalecer e manter 
adequadamente uma ligação vibracional com os Guias do astral.  
 
Seguindo a tradição, é realizado uma cerimônia com as fitas correspondentes a cada Orixá das Sete Linhas de 
Umbanda sendo transadas em volta de uma garrafa de cerveja, firmando em conjunto uma firmeza 
engendrando o trabalho realizado.  
 
No ritual do Amaci, o dirigente da Tenda se banha na mistura. Na continuidade, prosseguindo com os médiuns 
de graus mais elevados, passando a participar do banho com a mistura das ervas, os demais médiuns da casa. 
Este ritual é bastante conhecido e de grande difusão na Umbanda, sendo mantido este cerimonial deste a 
fundação da Tenda matriz, em 16 de novembro de 1908. 
 
As atividades desenvolvidas nas sete Tendas procuravam seguir as orientações do “Chefe”, como mencionado 
anteriormente, geralmente agrupando inúmeros adeptos, atendendo os necessitados do corpo e da alma, em 
inúmeras problemáticas evidenciadas, confortando, neutralizando obsessões, realizando possíveis curas das 
doenças, físicas, mentais e espirituais.  
 
Algumas entidades se nomeiam quando no atendimento junto à assistência, nos trabalhos realizados nas sete 
Tendas, assim temos: O Caboclo Corta Vento, da Linha de Oxalá; o Caboclo Acahyba, da Linha de Oxóssi; o 
Caboclo Ogum Yara, da Linha de Ogum; o Caboclo da Lua, da Linha de Xangô, todos pertencentes a Tenda 
Nossa Senhora da Conceição. Como os da Tenda Nossa Senhora da Guia: O Caboclo Jaguaribe, o Caboclo 
Garnazan, o Caboclo Sete Cores, o Caboclo Gira Mato, o Caboclo Bagi, pertencentes à Linha de Oxóssi, 
direcionando os trabalhos através dos médiuns capacitados a este intento, de acordo com as orientações 
doutrinárias e diretrizes ritualísticas do “Caboclo das Sete Encruzilhadas”. 
 
Através de uma disciplina exigente, todas as ações contrárias às orientações doutrinárias preconizadas pela 
Linha Branca de Umbanda e Demanda para as Casas oriundas de Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade, 
são devidamente reparadas, de acordo com as regras estabelecidas, pois poderiam causar inúmeros danos ao 
ambiente espiritual, provocando o afastamento das “entidades da luz”, prejudicando o conceito de integridade 
das Tendas umbandistas, que teriam que suportar determinadas penalidades, dentro da lei de causa e efeito, 
no cumprimento de um resgate pelas faltas cometidas, principalmente ligadas às deturpações das diretrizes 
ritualísticas padronizadas que norteavam as orientações estabelecidas.  
 44 

https://pt.wikipedia.org/wiki/M%C3%A9ier
https://pt.wikipedia.org/wiki/28_de_julho
https://pt.wikipedia.org/wiki/1937
https://pt.wikipedia.org/wiki/6_de_setembro
https://pt.wikipedia.org/wiki/1939
http://www.guiamais.com.br/guia-de-ruas/r+sales+guimaraes-rio+de+janeiro-rj
http://www.guiamais.com.br/guia-de-ruas/r+sales+guimaraes-rio+de+janeiro-rj
http://www.guiamais.com.br/guia-de-bairros/engenho+dentro-rio+de+janeiro-rj
http://www.guiamais.com.br/guia/rio+de+janeiro-rj
https://pt.wikipedia.org/wiki/1941
https://pt.wikipedia.org/wiki/1941
https://pt.wikipedia.org/wiki/1941
https://pt.wikipedia.org/wiki/1941


Além das atividades doutrinárias, ritualísticas, de atendimento e de preparação mediúnica, existiam as 
celebrações, isto é, as festividades dos padroeiros e dos chefes das Linhas umbandistas, já citados, sendo 
realizadas alocuções, preces, orações, na transmissão de mensagens de auto-estima, motivando as pessoas a 
suportarem as suas provações terrenas com perspectivas de superação humana. Só tinha um porém: Haviam 
as chamadas em época de “festas”, sempre religiosas, com louvação, mas, logo após, os trabalhos caritativos 
com atendimentos fraternos eram realizados.  
 
Pai Antônio dizia: “Festa é fazer a caridade!”. Compareciam a estas “festas” convidados eméritos, visitantes, 
irmãos de outras Tendas umbandistas, médiuns, dirigentes e chefes de Terreiro, em um ambiente acolhedor 
onde imperava uma alegria religiosa e devocional.  
 
Eram compartilhados momentos de confraternização entre “encarnados” e “desencarnados”, procurando ser 
mantido uma harmonia ambiental.  
 
Uma das festas mais cogitadas nos meios umbandistas é o dia de São Cosme e São Damião, que são 
considerados os protetores das crianças, onde os médiuns incorporavam Espíritos de tenra infância, sendo 
necessária toda a atenção, como bem relata a Sra. Zilméia, que procura tratar todos os seres com um carinho 
fraternal, vigiando a atuação destas entidades na ligação sutil com os médiuns, porque dizem que quando se 
apossam destes, verifica-se uma mudança brusca de comportamento, ocorrendo ações infantilizadas, podendo 
haver indiscrições nos diálogos estabelecidos, sem escrúpulos socioculturais, expressando impulsivamente 
pensamentos inapropriados, fora das conveniências da sociedade vigente.  
 
Contudo, percebe-se uma flexibilidade existente na filosofia umbandista, absorvendo valores culturais 
diferentes, porém considerados convergentes na capacidade de articular a síntese das diversas formas de 
religiosidade manifestadas. 
 
O advento do “Caboclo das Sete Encruzilhadas” e a proposição do culto umbandista constitui um marco 
histórico na memória dos vários umbandistas espalhados pelo Brasil afora, como bem afirmou o Sr. Pedro 
Miranda em uma entrevista à Revista Espiritual de Umbanda, nº 4: “Podemos dizer que a partir de Zélio, surgiu 
uma doutrina para a Umbanda. Já existiam manifestações em vários pontos da Cidade do Rio de Janeiro e do 
Brasil, de médiuns que incorporavam Pretos-Velhos e Caboclos, mas não dentro daquele princípio filosófico 
trazido pelo Caboclo das Sete Encruzilhadas. Esse é um marco doutrinário importantíssimo. Quando ele diz, de 
forma bem específica, que a “Umbanda é a manifestação do Espírito para a Caridade”, é um marco histórico, é 
a doutrina, mas já existiam as manifestações. A mensagem do Caboclo das Sete Encruzilhadas foi mais para 
que nós, médiuns, nos situássemos dentro daquela nova posição doutrinária”. 
 
Para que esta doutrina fosse estabelecida direcionaram-se algumas estratégias de institucionalização, 
sustentando a legitimação do culto de Umbanda, na reflexão de uma proposta passível de construção de uma 
religião brasileira, no amálgama dos mais variados valores das religiosidades aqui, no Brasil, vivenciados e 
influenciados pelas culturas europeia, africana, indígena, asiática, que articulados sincreticamente, 
incorporados, bricolados, emergiam na perspectiva da manifestação, no decorrer de um processo histórico, de 
uma identidade religiosa, como resultado da miscigenação dos diversos traços culturais evidenciados nas 
práticas umbandistas.  
 
Sendo estas práticas delineadas através de uma doutrina preconizada nos moldes espíritas, pois davam uma 
certa base de cientificidade às manifestações das entidades do astral, descaracterizando as influências 
animistas fetichistas remanescentes dos cultos Banto, classificados pejorativamente como “macumba”, baixo 
espiritismo, onde se reuniam pessoas de “baixo escalão”, realizando inúmeros trabalhos de magia negra, no 
intuito de prejudicar alguém, sendo classificadas de “macumbeiras”, “kimbandeiros”, porém muitas vezes 
solicitadas pelas classes abastadas, na encomenda de feitiços de várias naturezas, sendo percebidos os 
valores e os preconceitos da época em questão.  
 
A evangelização doutrinária presente na ritualística umbandista norteava a busca da sua legitimação e 
institucionalização na tentativa de superação dos rituais considerados primitivos, pois apesar da utilização de 
determinados elementos de outrora, dos respectivos cultos mencionados, estes teriam um fundamento 
explicado pela sua razão de ser, isto é, com base científica, enfatizando propostas evolucionistas e 
progressistas, com referência ao Kardecismo, que assim engendradas, dariam credibilidade, aceitabilidade e 
respeitabilidade aos pressupostos preconizados pelo culto de Umbanda, através do “Caboclo das Sete 
Encruzilhadas”.  
 
Com o decorrer dos anos, novas Tendas foram surgindo no Rio e em outros Estados, favorecendo a rápida 
expansão do Movimento Umbandista visando abarcar o maior número de pessoas no menor espaço de tempo 
possível.  
 
Para encerrarmos este capítulo, queremos falar um pouco de uma pessoa que teve grande atividade dentro do 
Movimento Umbandista. Estamos nos referindo a José Álvares Pessoa, já citado anteriormente, como dirigente 
da Tenda de São Jerônimo.  
 45 



Por volta de 1935, quando já estavam em funcionamento seis das sete Tendas mencionadas anteriormente, o 
Caboclo das Sete Encruzilhadas, demorava-se na definição do fundador da Tenda de São Jerônimo. Dizia o 
Caboclo, que o dirigente adequado não havia aparecido. Numa noite de quinta-feira, durante uma reunião 
doutrinária, José Álvares Pessoa, kardecista e grande estudioso de todas as correntes espiritualistas, não 
dando muito crédito aos relatos que ouvira sobre os magníficos trabalhos espirituais realizados em Neves, 
resolveu ir pessoalmente a Tenda Nossa Senhora da Piedade.  
 
Logo que chegou à porta da sala onde se reuniam os médiuns do Caboclo das Sete Encruzilhadas, esse 
interrompeu a palestra dizendo: “Já podemos fundar a Tenda São Jerônimo. O seu dirigente acaba de chegar”.  
O Capitão Pessoa, como era chamado, foi tomado de surpresa, pois era desconhecido naquele ambiente. Não 
havia anunciado a sua visita; apenas viera para comprovar os fatos que lhe haviam narrado. Após um breve 
diálogo, o Caboclo demonstrou conhecer a fundo o Capitão Pessoa que foi convencido a assumir a 
responsabilidade da fundação e direção da Tenda Espírita São Jerônimo. O Capitão Pessoa, até então, 
desconhecia o que era Umbanda, fato que podemos observar em sua entrevista a Leal de Souza e que está 
transcrita na página 439 do livro de Roger Bastide chamado As Religiões Africanas no Brasil.  
 
Segundo o Capitão Pessoa, “A fundação da Umbanda foi decidida em Niterói (Estado do Rio) há mais de trinta 
anos, em uma “Macumba” que ele visitava pela primeira vez. Até ali, ele fora um espírita kardecista. O pai-de-
santo investiu-o dos poderes de presidente da Tenda de São Jerônimo, que devia funcionar na Capital, e lhe 
disse que importava organizar a Umbanda como religião”. 
 
José Alvares Pessoa foi um atuante umbandista, e um dos responsáveis pela legalização da prática da 
Umbanda no Brasil. Em 1945, José Álvares Pessoa, juntamente com outros umbandistas obtiveram junto ao 
Congresso Nacional a legalização da prática da Religião de Umbanda.  
 
Discurso pronunciado por José Álvares Pessoa na Tenda Espírita São Jerônimo (Rio 
de Janeiro, 30/09/1954) 
 
A Umbanda caminha a passos largos para a realização de um ideal que acariciamos há longo tempo e que 
pequenina semente, plantada por um grupo de homens de fé e de boa vontade há mais de 40 anos, orientados 
e dirigidos pelos Espíritos de eleição que são o Caboclo das Sete Encruzilhadas e os seus abnegados 
companheiros. Nasceu e cresceu regada com o suor de tantas criaturas altruístas que vêm dando o melhor de 
sua vida por tão nobre causa, e hoje, qual mangueira frondosa, aconselha-nos à sua sombra acolhedora. 
 
Este ideal que é a transformação de Umbanda na religião que dominará todo o território brasileiro, e daqui, com 
a graça de Deus, há de espalhar-se por este continente abençoado que é o continente do futuro, nós o 
veremos concretizado em obra imorredoura e, apesar dos tropeços que a cada momento ainda perturbam a 
nossa marcha, para a qual são inúteis os obstáculos, haveremos de vencer com galhardia, triunfando de todos 
os empecilhos que porventura ainda teremos de enfrentar. 
 
Achamo-nos arregimentados como para uma batalha iminente e, escudados na nossa fé inquebrantável em 
Nosso Cristo Oxalá e amparados pelas inúmeras hostes de Espíritos benfazejos que almejam ver implantadas 
nesta Terra uma religião isenta do interesse vil das coisas materiais, nada tememos, porque o limpo de 
coração tem Deus consigo.  
 
É preciso que nos convençamos e que conosco se convençam todos os que direta ou indiretamente tiverem 
conhecimento do nosso movimento, que Umbanda não deseja ser tomada como Espiritismo, nem 
experimental, nem mágico, porque Umbanda faz questão de mostrar-se tal qual é – pura e simplesmente 
religião, magia e espiritismo religioso cristão que um dia empolgará a Terra de Santa Cruz e se espalhará pelos 
quatro cantos deste continente. 
 
Umbanda é simples, humilde, espiritual, magia, espiritismo e cristianismo; propugna pela felicidade dos 
humildes que a procuram, levando alívio aos que, abatidos pelos sofrimentos, quer moral, material ou 
espiritual, não se envergonham de ajoelhar-se aos pés dos Pretos-Velhos ou dos seus intrépidos Caboclos 
para implorar o seu auxílio e a sua graça. Os Espíritos que baixam em nossos Terreiros não vivem na beatitude 
excelsa dos Céus dos padres católicos; permanecem sempre, como eles mesmos dizem, na Aruanda, que é 
lugar de trabalho onde estão sempre alertas aos sofrimentos dos desgraçados deste planeta de expiação, para 
acorrer no momento propício, para dar-lhes força para levarem avante as demais provas a que estão sujeitos. 
 
E nós, a exemplo dos nossos Guias admiráveis, só nos preocupa o alívio que possam obter os nossos irmãos 
em sofrimento. 
 
Em Umbanda não nos preocupamos com as pesquisas dos laboratórios científicos e psíquicos, onde se pesa o 
fluido, verificam-se as formações do ectoplasma que produz as materializações e modelam-se em cera os 
membros dos Espíritos materializados; nem tampouco nos debruçamos horas a fio sobre os livros para indagar 
da natureza do corpo físico de Jesus.  
 46 

http://pt.wikipedia.org/wiki/Umbanda


O que nos interessa não é o corpo físico do Mestre Divino e sim a sua essência mesmo, o seu ego 
imponderável, a caridade que irradia sobre nós todos, é que a seus pés vivamos em oração. 
 
Nos Terreiros de Umbanda, onde despidos dos enfeites dos sacerdotes que oficiam nos grandes templos, os 
seus médiuns, pobres e humildes como os pescadores que acompanhavam o Salvador, deixam as canseiras 
dos seus trabalhos de cada dia para servirem de instrumentos aos Guias que realizam a Caridade, que a 
milhares já têm beneficiado; onde não reina o espírito de lucro, nem domina o ideal do mando. Não há tabela 
de preços para a quantidade de graças que espalham os Pretos-Velhos e os Caboclos, pelos filhos que os 
buscam; não há hora para se fazer a caridade, porque inúmeras são as vezes que pobres operários e humildes 
empregados, desprezando o tempo que lhes sobra para o descanso a que têm direito, entram pela madrugada 
nos trabalhos do Terreiro para levar a esperança que sempre se concretiza numa realidade boa para o 
desgraçado ou o poderoso que bate à porta de nossas Tendas sempre escancaradas para todos e 
frequentadas por enormes multidões. É verdade que há umbandistas desgarrados que recebem pelos 
trabalhos de seus Guias, mas onde há o trigo há sempre o joio e é preciso que ambos cresçam para que este 
seja colhido e lançado ao fogo. 
 
Umbanda já é bastante conhecida, mesmo pelos que não a praticam; todos sabem que nos seus Terreiros a 
caridade é feita gratuitamente; o nosso lema é dar de graça o que de graça recebemos. 
 
É, pois, chegada a hora em que desassombradamente devemos nos apresentar diante de todos em igualdade 
de condições com as outras religiões que sem perseguições vicejam à sombra da lei. 
 
Umbanda, por seus elementos representativos, prepara-se para fazer frente aos que, convencidos de que são 
os únicos detentores da verdade e das lições do Divino Mestre, movem contra ela uma perseguição tenaz 
porque pressentem a sua vitória para muito breve.  
 
Umbanda é grande, apesar da humildade com que se manifesta o seu ritual e a sua liturgia se encontra a cada 
passo no Velho e no Novo Testamento, nos templos do Egito e da velha Índia. Por mais remota que seja a 
religião encontra-se nela, sem nenhum esforço, vestígios da Umbanda. 
 
É um engano pensar-se que Umbanda é uma invencionice de pobres pretos africanos, arrastados como 
escravos pela infâmia dos negreiros para as terras brasileiras. Umbanda é milenar; Umbanda não tem idade. É 
verdade que o movimento da implantação da Umbanda pura tem pouco menos de meio século, o que se 
compreenderá bem quando se dispensar alguns minutos para um raciocínio simples.  
 
O Brasil que tem menos de cinco séculos tem sido desde a sua descoberta um campo de fácil conquista dos 
padres católicos que aqui aportaram com as primeiras caravelas. Tiveram esses senhores a visão 
profundamente inteligente do que seria no futuro a Terra de Santa Cruz.  
 
É aqui que se implantaram e impuseram sua vontade. É de notar-se que naquela época os nossos 
colonizadores seguiam a religião dos seus antepassados; não havia concorrentes, portanto tinham cem por 
cento de probabilidade para se imporem e dominarem. Mas o tempo corre, as coisas mudam. O homem que é 
sempre irrequieto procura ver novos horizontes e busca sempre à novidade. Como a vinda dos pobres cativos 
não imaginavam os seus algozes que também veriam a semente da religião que no futuro faria concorrência à 
religião que trouxeram da terra mãe. E agora, a despeito de todos e de tudo, a magia de Umbanda se 
arregimenta para tomar o lugar que lhe compete como verdadeira religião, tão espiritual como qualquer outra, 
propugnando pelo ideal de doutrina cristã que nos toca a alma mais de perto.  
 
Mas, a Umbanda trazida pelos pretos era tão velha, ou ainda mais velha do que o continente de onde vinha. 
Raça das mais antigas, a negra era detentora de segredos invioláveis que não transpunham os umbrais dos 
seus templos. Por isso, deturpada pelos seus portadores e sem ambiente para propagar-se rapidamente, 
demorou a Umbanda até agora a aparecer com a sua característica verdadeira, livre dos erros que no seu rito 
estavam arraigados, como o ouro que somente depois de bateado, desprende-se da terra suja com que se 
achava misturado. 
 
A Umbanda é hoje esta magnífica realização que estamos vendo; palpita como um corpo vivo cujos órgãos são 
todos perfeitos. É uma máquina cujas peças ajustadas funcionam sem o menor embaraço. Prontos para uma 
ação decisiva estamos todos a postos, intrépidos, com os olhos voltados para o nosso Guia Maior, Nosso 
Cristo Oxalá, em cujos pés depositamos as nossas esperanças, os nossos anseios, os nossos sofrimentos e a 
certeza plena de vitória. 
 
Sabemos que esta vitória ainda está longe, mas no longínquo horizonte onde se encontra esta vitória, 
divisamos a figura do Verbo Solar Oxalá, resplendente de luz, cercado pelas Sete Linhas de Umbanda que lhe 
rendem eterna homenagem e lhe pedem incessantemente que lhes conceda  a graça de reunir num único 
bloco toda a família umbandista  para que a Umbanda seja a maior força viva do Brasil, a sua verdadeira 
religião.  
 47 



E sabemos também que neste dia glorioso em que mais uma vez nos achamos aqui reunidos para comemorar 
o nosso Orixá Xangô, as falanges gloriosas de todos os Orixás de Umbanda que presidem a nossa festa, 
rejubilando-se conosco, entoando curimbas ao Altíssimo, dão-nos a certeza de que com Ele contaremos para a 
realização da nossa missão; dar-nos-ão força para a luta, inspiração nos momentos difíceis, luz para não 
errarmos no caminho e a proteção do que necessitamos para alcançarmos o bem maior que é a absoluta 
felicidade espiritual.  
 
Meus amigos, entoemos um hino de louvor ao nosso admirável São Jerônimo, o nosso todo poderoso Xangô, 
pedindo-lhe bênçãos e graças para todos nós e para a Casa que tanto amamos, a sua Tenda. 
 
(José Álvares Pessoa – 1954) 
 
Algumas reportagens do Capitão Pessoa, em época, estarão sendo disponibilizadas em nosso site, juntamente 
com esse livro. 
 
ORIXÁ MALLET – O CAPITÃO DE DEMANDA 
 

 
Concepção artística do Orixá Mallet – Príncipe Malaio – O “Capitão de Demanda” da Tenda Espírita 

Nossa Senhora da Piedade 
 
Demanda, ao contrário de ser entendida como somente sendo um mal feito, na realidade significa: “Ação 
judicial; causa; disputa, combate, guerra, peleja; à procura de; à cata de; em busca de”. 
 
A partir de 1913 passou a atuar, através de mediunidade de Zélio de Moraes, uma Entidade da vibração de 
Ogum que se identificava como Orixá Mallet, chamado de “Capitão de Demanda”. De acordo com Leal de 
Souza, essa Entidade portentosa, emissária da Luz, atuava mais no terra-a-terra e trouxe consigo do espaço 
dois auxiliares, que haviam sido indígenas malaios na última encarnação. Dispunha essa Entidade ainda, 
dentre os elementos do Caboclo das Sete Encruzilhadas, de cinco Falanges selecionadas do Povo da Costa, 
semelhante às tropas de choque dos exércitos da Terra, seis Falanges do Oriente, além de arqueiros de 
Oxóssi, inclusive núcleos da Falange de Ubirajara.  
 
Encontramos quatro formas de apresentação do nome dessa Entidade Espiritual: Mallet, e/ou Malê. Qual seria 
a certa? Na certeza, só ele mesmo poderia dizer. Vamos aos estudos destes nomes, para que, pela razão e 
bom senso, podermos entendê-lo da forma correta. Cada um veja, reflita e escolha o que acha ser mais 
correto. É somente um nome e nada mais. Como o próprio Caboclo das Sete Encruzilhadas disse: “Se querem 
um nome, que seja esse...”. 

 48 



• Atualmente, os malaios se referem ao termo “Mallet” como: “Uma ferramenta com uma cabeça grande, 
usado para golpear uma superfície sem danificá-la”. 

 
• “Mallet” também é designativo de nome. No Brasil, encontramo-lo no nome de um importante 

personagem militar: “Émile Louis Mallet, mais conhecido como Marechal Emílio Mallet, o Barão de 
Itapevi (Dunquerque, 10 de junho de 1801 — Rio de Janeiro, 2 de janeiro de 1886), foi um militar 
brasileiro nascido na França. Homem de grande porte físico, com 2,01 metros de altura e 120 
quilogramas de peso. É Patrono da Artilharia do Brasil e na data de seu aniversário é comemorada o 
Dia da Artilharia”. 
 

• Malê (do hauçá málami, “professor”, “senhor”, no iorubá imale, “muçulmano”) era o termo usado no 
Brasil, nos século XIX, para designar os negros muçulmanos que sabiam ler e escrever em língua 
árabe. Eram muitas vezes mais instruídos que seus senhores, e, apesar da condição de escravos, não 
eram submissos, mas muito altivos. 

 
Por trabalhar integrado a vibratória de Ogum, especialista em desmanches de magias negras e descarregos 
(desobsessões), carreou como companheiros de trabalhos, diversas outras entidades espirituais também 
especialistas nestes misteres.  
 
Muitos dos Caboclos(as) da Mata, ligados a vibratória dos Orixás Oxossi, Xangô e Yansã, e principalmente de 
Ogum, trabalhadores da Umbanda, são conhecidos na “Escola Iniciática Umbanda Crística” como “Caboclos da 
Mata Demandadores”, pelas formas particulares como lidam com possíveis desmanches de magias negras, 
combatendo o mal, aplicando a Lei e a Justiça Divina. Suas maiores atuações se fazem nos processos de 
Descarregos (desobsessão). Alguns Caboclos Demandadores são particularmente identificados por muitos 
umbandistas como: “Caboclos Africanos”, por plasmarem mediunicamente a forma de um silvícola africano; 
mas, nesta Linha Espiritual encontram-se Espíritos, que quando encarnados, pertenceram a várias plagas. 
 
Na Umbanda, os Caboclos Africanos não existem como Linha especial de Trabalho Espiritual em particular e 
não devem ser tratados como tal, mas, estão integrados, incorporando, trabalhando e sendo identificados como 
Caboclos da Mata. Não nos esqueçamos: Linha de Trabalho Espiritual é composta por arquétipos sociais e não 
raciais. Na Umbanda, os “indígenas” que tiveram encarnações em solo africano, ou mesmo nos aparecem 
fluidicamente como africanos, não gostam, e não se identificam como sendo “Caboclos Africanos”, mas tão 
somente como “Caboclos da Mata”.  
 

                  
 
O Orixá Mallet, o Capitão de Demanda da Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade, vibratoriamente da Linha 
de Ogum, que se identificava fluidicamente como um malaio,  manipulava com maestria as energias sutis da 
Natureza, exigindo para determinados trabalhos a calma dos campos, a altura das montanhas, o retiro das 
florestas, e as forças desagregadoras das ondas do mar. Leal de Souza que conviveu vários anos com essa 
Entidade, nos relata um caso presenciado por ele: 
 
“Na primeira vez que o vi a sua grande bondade, para estimular minha humilde boa vontade, produziu uma 
daquelas esplêndidas demonstrações. Estávamos cerca de vinte pessoas numa sala completamente fechada. 
Ele, sob a curiosidade fiscalizadora de nossos olhos traçou alguns pontos no chão, passou, em seguida, a mão 
sobre eles como se apanhasse alguma coisa; alçou à sinistra, e abrindo-a, largou no ar três lindas borboletas 
amarelas, e, espalmando a destra na minha, passou-me a terceira”. 
 

 49 

http://pt.wikipedia.org/wiki/Dunquerque
http://pt.wikipedia.org/wiki/10_de_junho
http://pt.wikipedia.org/wiki/1801
http://pt.wikipedia.org/wiki/Rio_de_Janeiro_(cidade)
http://pt.wikipedia.org/wiki/2_de_janeiro
http://pt.wikipedia.org/wiki/1886
http://pt.wikipedia.org/wiki/Militar
http://pt.wikipedia.org/wiki/Brasil
http://pt.wikipedia.org/wiki/Fran%C3%A7a
http://pt.wikipedia.org/wiki/Artilharia
http://pt.wikipedia.org/wiki/Brasil
https://pt.wikipedia.org/wiki/L%C3%ADngua_hau%C3%A7%C3%A1
https://pt.wikipedia.org/wiki/L%C3%ADngua_iorub%C3%A1
https://pt.wikipedia.org/wiki/S%C3%A9culo_XIX
https://pt.wikipedia.org/wiki/Negros
https://pt.wikipedia.org/wiki/Mu%C3%A7ulmano
https://pt.wikipedia.org/wiki/L%C3%ADngua_%C3%A1rabe
https://pt.wikipedia.org/wiki/L%C3%ADngua_%C3%A1rabe


– Hoje, quando chegares a casa, e, amanhã, no trabalho, será recebido por uma dessas borboletas. 
 
E, realmente, tarde da noite, quando regressei ao lar e acendi a luz, uma borboleta pousou no meu ombro e na 
manhã seguinte, ao chegar ao trabalho, surpreenderam-se todos os meus companheiros, vendo que outra 
borboleta, também amarela, como se descesse do teto, pousava-me na cabeça.  
 
Tive ocasião de assistir à outra de suas demonstrações, fora desta Capital, à margem do Rio Macacú.   
Leváramos dois pombos brancos, que eu tinha a certeza de não serem amestrados, porque foram adquiridos 
por mim. Colocou-os o Orixá Mallet, como se os prendesse sobre um ponto traçado na areia, onde eles 
quedaram quietos, e começou a operar com fluídos elétricos para fazer chover.  
 
Em meio à tarefa disse: – Os pombos não resistem a esse trabalho. Vamos passá-los para a outra margem do 
rio. Pegou-os, encostou-os à fronte do médium e alçando-os depois, soltou-os. Os dois pássaros, num vôo 
alvacento, transpuseram a caudal, e fecharam as asas na mesma árvore ficando, lado a lado, no mesmo galho. 
Passada a chuva que provocara, disse: – Vamos buscar os pombos. Chegamos à orla. O Orixá Mallet, com as 
mãos levantadas, bateu palmas e os dois pombos recruzando as águas, voltaram ao ponto traçado na areia”. 
 
Príncipe reinante, na última encarnação, numa ilha formosa do Oriente, o delegado de Ogum é Magnânimo, 
porém, rigoroso, e não diverte curiosos: – ensina e defende. 
 
Outro relato: 
 
João Severino Ramos, umbandista conhecido em todo o Brasil, dirigente da sexta Tenda fundada pelo Caboclo 
das Sete Encruzilhadas – Tenda Espírita ao Jorge, relatava as maravilhas a que assistiu às margens do Rio 
Macacú, onde muitos incrédulos se tornaram fiéis seguidores da doutrina do Caboclo das Sete Encruzilhadas.   
Ele inclusive, pois da primeira vez que lá estivera isso há mais de 40 anos, fora disposto a não se deixar 
convencer. Sucediam-se demonstrações da presença de um poder superior. Mas ele continuava descrente. E 
pediu uma prova decisiva.  
 
Através da mediunidade de Zélio, manifestava-se, nesse dia, o Orixá Mallet, que atuava principalmente no 
combate aos trabalhos de magia negra e na cura de obsedados. Apanhando uma pedra, o Orixá Mallet jogou-a 
na testa de Severino. Vendo-o cair no rio, os seus companheiros correram para socorrê-lo, temerosos de que a 
correnteza o levasse. Não se movam – ordenou o Orixá Mallet – Ele voltará sozinho. Minutos depois, João 
Severino transpôs a margem do rio. Estava transfigurado. Incorporava uma entidade que daria, depois, o nome 
de Ogum de Timbiri e se tornou o Guia Espiritual da Tenda Espírita São Jorge, fundada em 1935. 
 

 
Ogum Timbiri – Mestre Himalaico 

 
“A Tenda Espírita São Jorge foi à sexta casa fundada com a orientação direta do Caboclo  das Sete 
Encruzilhadas, em 15 de fevereiro de 1935.  
 
 50 



   
Tenda Espírita São Jorge na década de 1960 

 
João Severino Ramos recebeu orientação para fundar e dirigir a Tenda, cujo mentor é um Mestre do Himalaia 
que veio trabalhar na seara de Umbanda na irradiação de Ogum, apresentando-se como Ogum Timbiri. 
Também era médium do Caboclo Teimoso de Aruanda, de Seu Baiano, de Pai Felipe e de Exu Tiriri. João 
Severino Ramos quando recebeu orientação para fundar a Tenda Espírita São Jorge integrava o corpo 
mediúnico da Tenda Espírita Nossa Senhora da Guia, sob a direção do nosso irmão Durval, que funcionava 
num sobrado da Rua Camerino, na cidade do Rio de Janeiro. Acompanharam João Severino Ramos, a Tia 
Albina, médium de Pai Cipriano e do Exu Vampiro. Nosso irmão Bastos que exerceu durante muitos anos a 
Vice-Presidência da Tenda Espírita São Jorge. Feliciano Lopes de Almeida, médium de Ogum Beira Mar, do 
Caboclo Caribá, de Pai Jovino das Almas, de Pai João, de Pedro Mineiro e do Exu Arranca Toco. Feliciano 
Lopes de Almeida dirigiu os trabalhos da Tenda Espírita São Jorge por muito tempo, principalmente, no período 
em que João Severino Ramos teve que embarcar para a Itália, na fase da Segunda Guerra Mundial, 
trabalhando como enfermeiro nos campos de batalha. José Cândido, médium do Caboclo Nazareno, de Pai 
Fabrício das Almas e de Exu Sete Encruzilhadas.  Henrique Pinto, médium de Ogum Guerreiro, de Pai José e 
de Seu Tranca Rua das Almas. Doguiar, médium de Pai Joaquim e de Exu Veludo. Jovelina, médium de Pai 
Jeremias, do Caboclo Serra Negra e de Exu Guerreiro e tantos e tantos irmãos que nos lograram o exemplo da 
dedicação e responsabilidade mediúnica. Exerceram a Presidência da Tenda Espírita São Jorge, o Dr. Antônio 
Pedro Barbosa. Almirante; nosso irmão Olivério Soares Bittencourt, nosso irmão Batista; nosso irmão Mário 
Basile Sampaio; nosso irmão Nélson Silva e atualmente o nosso irmão Jose Carlos Lopes Coelho (Tico)”.   
(http://tendaespiritasaojorge.blogspot.com) 
 
Apresentaremos duas reportagens de João Severino Ramos, publicadas num periódico no Rio de Janeiro. 
Observemos como era o pensamento de um dirigente de uma das Tendas fundadas pelo Caboclo das Sete 
Encruzilhadas:  
 
MOVIMENTO ESPIRITUALISTA BRASILEIRO  
 
(Direção José Álvares Pessoa) 
 
JOÃO SEVERINO RAMOS – Médium-Chefe e diretor dos trabalhos da Tenda Espírita São Jorge e 2º vice-
presidente da União Espírita de Umbanda. 
 
CABOCLOS E PRETOS-VELHOS DA UMBANDA 
 
Um dos motivos até a pouco afegados por numerosas pessoas espíritas ou não, para justificar as aplicações 
para forma de trabalhos dentro das Tendas Espíritas de Umbanda dirigidas por Guias “Caboclos”, por elas 
considerados numa categoria inferior aos que atuam nos demais Centros Espíritas. Sente-se, entretanto, por 
toda parte, que tais reservas estão desaparecendo diante da surpreendente eficácia das atividades benéficas 
dos nossos Caboclos e Pretos-Velhos, nos trabalhos nas Tendas de Umbanda, de cura e de desobsessão, 
realizando não raras vezes em menos de um mês, o que na antiga modalidade científica levaria talvez mais de 
um ano. A razão  por que tal fenômeno se verifica é que constitui em si mesmo um dos objetivos dessa 
grandiosa organização espiritual. No presente capítulo desejo elucidar o quanto possível, a natural curiosidade 
do povo a respeito dessas personalidades por vezes exóticas, em sua forma de falar e de agir, sempre 
envoltas numa grande modéstia, quando os Caboclos e Pretos-Velhos nos falam de si próprios, atribuindo-se 
invariavelmente ausência absoluta de conhecimentos mais altos.  

 51 



A verdade, porém, é que um Espírito “Caboclo” que chegue a obter permissão de incorporar num médium, 
entre nós, para trabalhar pelo bem do próximo, está muitos graus acima da cultura mais aprimorada de 
qualquer ente humano por mais sábio que este se julgue. E a prova disto é que nenhum homem culto ainda 
conseguiu “derrubá-los” com a sabedoria, sendo pelo contrário, por eles elucidado sob múltiplos fenômenos 
cuja causa muitas vezes desconhece. 
 
Os Caboclos e Pretos-Velhos são em geral Espíritos que completaram o seu curso de aperfeiçoamento moral 
através de sucessivas encarnações na Terra, a última das quais teve lugar no recesso das matas seculares, 
com a finalidade precípua de se familiarizarem com as variadíssimas propriedades terapêuticas  da flora 
americana. Daí uma das razões pelas quais esses bondosos amigos sempre recorrem às plantas medicinais 
para a cura de moléstias que a atual farmacopéia não consegue debelar. 
 
Sua linguagem simples e ao alcance de todas as inteligências, caracteriza-se algumas vezes pelo exotismo de 
dialetos absolutamente desconhecidos entre nós, recorrendo esses Espíritos freqüentemente à parábola para 
nos obrigarem a exercitar, desenvolvendo a nossa capacidade de raciocínio. Usando habitualmente desta nas 
sessões de trabalhos de cura e desobsessão, cuja média de freqüência é de pessoas menos cultivadas, os 
Espíritos chamados Caboclos e Pretos-Velhos podem transformá-la por completo, empregando expressões da 
mais alta intelectualidade, com uma eloqüência e riqueza de imagens capazes de encantar as pessoas de 
cultura aprimorada. Tem assim, estes abnegados trabalhadores do espaço infinito a faculdade de utilizar a 
linguagem que melhor se adapte ao ambiente em que tenham de operar. 
 
Casos existem, e não poucos, de médicos notáveis, absolutamente descrentes do Espiritismo, comparecerem 
às Sessões da chamada Tenda Espírita de Umbanda com a intenção preconcebida de colher argumentos para 
combater cá fora essa organização que tantos adeptos vem criando por toda a parte, e, ao cabo de alguns 
minutos de conversação com o Guia Chefe dos trabalhos, converterem-se sem reservas, tal a sabedoria 
demonstrada por esses Guias Espirituais, elucidando, os quais sempre nos misteres mais árduos de sua 
clínica. E assim se explica o ingresso nos trabalhos das Tendas de Umbanda, nela exercendo abnegadamente 
elevadas funções mediúnicas, de verdadeiros Espíritos de escol ao serviço da medicina na presente 
encarnação, cuja clínica grandemente se desenvolveu pelo acerto e precisão.  
 
É que, sendo médico um Espírito essencialmente intuitivo, cujo acerto no exercício da profissão tem de 
depender do grau de desenvolvimento desta faculdade mediúnica, a intuição, o seu ingresso numa 
organização espiritual, como a de Umbanda, faculta-lhe a aproximação de entidades especializadas na arte de 
curar, capazes de esclarecê-lo, instruindo-o para o bom êxito da sua elevada missão de curar os enfermos do 
corpo. Um fato recente, registrado nesta capital, pode bem servir para demonstrar o grau de elevação desses 
nossos amigos invisíveis que se acham incumbidos de difundir entre nós a doutrina salutar do Espiritismo, 
através das Linhas Espirituais da Umbanda. 
 
Relatando-o, omitirei os nomes das pessoas nele envolvidas, por não ser meu intuito senão o de exemplificar 
para esclarecimento dos mestres estudiosos, acerca do valor dos Guias, Espíritos que se nos apresentam em 
forma de Caboclos e Pretos-Velhos. 
 
Como é natural, pratica-se a forma de trabalhos característicos dentro dos seus rituais. Seus dirigentes 
prosseguiam satisfeitos, na faina abençoada de poder socorrer a quantos lhes batiam à porta; enfermos do 
espírito e do corpo, ajudados no espaço infinito por algumas falanges de grandes Caboclos, um dos quais as 
guiava e protegia, por delegação de entidades superiores. E os trabalhos caminham, segundo a capacidade de 
produção da Tenda em referência, Como, porém, todos quantos na Terra nos dedicamos ao Serviço do Mestre, 
como obreiros da Seara Divina, temos, porém, de ser experimentados a todos os momentos em nossa 
capacidade de resistência às influências do mal que nos espreitam a oportunidade de nos desviar do bom 
caminho, os dirigentes daqueles núcleos deram ouvidos a certa influência que lhes dizia ser a Linha de 
Umbanda uma forma inferior de praticar o Espiritismo, sugerindo-lhes a transformação da Tenda em Centro 
Científico, onde poderiam gozar da presença de entidades realmente superiores ao invés de Caboclos 
atrasados. Mal seguros na sua diretriz, e certamente pouco elucidados ainda acerca do valor e finalidades 
desta grandiosa organização espiritual que é a chamada União Espiritista do Brasil, as diretorias das Tendas 
decidiram apelar para a União Espiritista de Umbanda aceitar a sugestão, e após ter dado conhecimento do 
seu propósito ao Guia Espiritual Chefe desta organização, um Caboclo autêntico, com a adoção da orientação 
e forma de trabalhos do último quartel de século passado.  
 
Iniciadas as suas Sessões sob a nova modalidade, tiveram os dirigentes das antigas Tendas a satisfação de 
constatar segundo a palavra dos novos Guias Chefes, que ali estavam diversos luminares, prontos a cooperar 
para o maior êxito dos trabalhos. Se alguma dúvida pudesse existir no espírito dos dirigentes, acerca da 
veracidade eloqüente em que mostravam pródigos os antigos doutores da Terra, cuja linguagem e elevação de 
sentimentos tanto deliciavam os ouvidos da diretoria e pequena assistência no novo Centro. E as sessões 
prosseguiram, sempre assistidas pelos grandes nomes que tanto fizeram pela doutrina em sua última estada 
entre nós, até que, meses decorridos, algo de anormal começava a empanar a alegria da direção da antiga 
Tenda de Caboclos. 
 52 



É que os negócios materiais de alguns de seus membros estavam tomando aspecto desagradável, que os 
seus Guias de então não conseguiam modificar. O homem inteligente e dotado de várias capacidades agarrou-
se a tudo quanto pudesse honestamente, e contribuir para atender às necessidades imperiosas do lar.  Fez-se 
pintor, e nessa arte conseguiu dominar de certo modo a adversidade que tanto o preocupava. Seu espírito 
refletiu em sua situação e concebeu a idéia de invocar o antigo Chefe Espiritual da Tenda, o desprezado 
Caboclo, para ouvi-lo acerca do que se passava. Talvez ele tivesse meios de tirá-lo da dificuldade em que se 
debatia com sua família. Assim decidido, atraiu-o a uma consulta amiga em sua própria residência, o recinto 
sagrado da família, onde só a verdade, a pureza, a harmonia e o amor devem existir.  
 
“Não estas, então, satisfeito com o teu espiritismo científico? Foi indagando logo de começo, o velho amigo 
Caboclo. Meu Filho; continuou: vós brancos da Terra sois muito fáceis de iludir. Na vossa ignorância e na 
vossa vaidade, nem sequer vos apercebeis de estardes sendo levados para o abismo, na suposição de 
estardes subindo para Jesus; que te aconteceu, foi à conseqüência lógica da tua resolução, abandonando uma 
forma de trabalhos que tanto beneficiava esses sofredores da Terra para te dedicares ao espiritismo de 
conversa, em que se aprende, mas não se produz. Mas fica sabendo, agora, que aqueles doutores que vocês 
escutavam com tanto orgulho, éramos nós mesmos, “os Caboclos atrasados” das matas virgens, que lá nos 
apresentávamos com nomes supostos, para satisfazer a vossa vaidade e a vossa ignorância; mas, descansa 
porque Jesus não despreza ninguém. Trata de organizar as nossas Tendas de Umbanda. Vamos voltar ao que 
éramos; simples humildes, e tudo se transformará para ti”. 
 
Foram, mas ou menos, essas palavras do velho Caboclo aos seus amigos da Terra. A transformação operou-
se com a restauração das Tendas de Umbanda. Como que por milagre, foi reintegrado no seu posto de 
tabelião, restabelecendo-se também a normalidade de suas vidas. São Guias, Espíritos de grande valor de 
chefes espirituais, os que muita gente ainda chama desprezivelmente de Caboclos. 
 
Certo intelectual, escritor e jornalista de mérito, mas curioso, apenas, das coisas transcendentes, lembrou-se 
de perguntar certa vez a um dos Guias Chefes Espirituais de maior projeção entre nós, que operam sob a 
forma de Caboclos, qual a razão, a imperiosa necessidade por que assim se manifestam nos médiuns, quando 
todos sabiam da sua grande elevação espiritual, e do imenso poder que já dispunha entre os abnegados 
trabalhadores nas Tendas de Umbanda; a entidade interrogada, que pitava no momento o seu charuto, tocou o 
charuto de leve, a parte acesa sobre a mesa que estava sentada uma pessoa para aliviar a cinza longada, 
salivou calmamente para o lado, deixando que a saliva caísse perpendicularmente no recipiente apropriado, e 
esclareceu:  
 
“Nego; você vai dizer uma coisa para o Caboclo. Se você que é um nego limpo, inteligente e gosta de andar 
sempre de branco, tiver um serviço a fazer dentro de uma oficina onde os utensílios sejam de natureza 
grosseira, e cujo ambiente enfumaçado ou impregnado de resíduos graxosos lhe possa sujar o terno; você irá 
com ele para trabalhar de uma a duas horas por dia nessa oficina? O intelectual respondeu-lhe prontamente: 
“Está visto que não. Nesse caso eu vestiria um macacão apropriado”. “Pois é isto exatamente que nós 
fazemos, informou o Caboclo. Para vir trabalhar no meio de vocês, brancos da Terra, nós, por maior que seja a 
nossa elevação espiritual, preferimos recorrer ao nosso macacão que é o nosso perispírito, de quando fomos 
Caboclos, para podermos suportar as vibrações grosseiras do vosso ambiente terreno, ainda impregnadas de 
ódio, inveja, egoísmo, e que só o nosso grande desejo de vos ajudar a melhorá-lo, dá forças para suportar”. Ai 
está nessa pequena elucidação, uma síntese perfeita do que são os Caboclos da Linha de Umbanda. 
 
(Texto de João Severino Ramos. Jornal “O Semanário” – 1956 – ano II – número 70 – página 11) 
 
SALVE UMBANDA 
 
Caminhos tortuosos, começo de estrada do qual os filhos retiram as pedras para encontrarem passagem mais 
livre quando se virem encaminhados noutras linhas mais elevadas. Sim, meus irmãos. Os chamados filhos da 
Umbanda são os abridores de suas próprias estradas. Chama-se Terreiro de Umbanda ao local dos trabalhos, 
por ser onde baixam os Guias com a missão de ensinar-vos a manejar as picaretas, as enxadas. São os Guias 
Espíritas, estes em sua maioria de Caboclos e Pretos-Velhos, de grande evolução espiritual, achando-se por 
isto preparados para se apresentarem humildes e pacientes, encaminhando-nos com carinhos e as mais das 
vezes fazendo-se parecer conosco para melhor vos sentirdes em sua presença.  
 
Depois que estiverdes encaminhados, isto é, quando já houveres aberto a vossa estrada através do estendal 
de sofrimentos peculiares ao nosso mundo; quando tiverdes aprendido a dominar e vencer os vossos defeitos, 
e enriquecidos os vossos fluidos como faz o homem do campo com seus músculos, então ireis, irmãos, sendo 
conduzidos ao caminho da pena, da escrita e da filosofia. Encontram-se nos Terreiros de Umbanda, 
verdadeiros iniciados, grandes trabalhadores, muitos dos quais certas pessoas tentam desviar sob a alegação 
de serem “grandes” e que por isto não devem estar mais naquele meio. Deveis, irmãos, fechar vossos ouvidos 
à semelhante conselhos e caminhar para frente, recordando-nos que eles são, em grande parte, meios de 
experimentação a vossa decisão e vossa fé. 
 
 53 



Nós, Espíritos, Guias e condutores, precisamos do vosso concurso para o desempenho de nossa missão na 
Terra, como a própria Terra precisa de professores para o esclarecimento dos irmãos. Caminhamos, pois, com 
decisão e fé, certos de que, servindo aos nossos Guias Espirituais, estaremos servindo a Deus. Ser iniciado 
em Umbanda é ser chefe de turma, e as turmas não poderiam trabalhar sem um Chefe Espiritual Superior. 
Depois que as estradas estiverem abertas, a Linha de Umbanda desaparecerá na sua missão terrena, 
prosseguindo os seus trabalhos espirituais relacionados com as Estrelas, o Sol, a Lua e os Astros que banham 
a Terra de longe. Certos Espíritos já estiveram também na Terra em cumprimento de missão divulgadora dos 
ensinos da filosofia Hindu, e outras mais propagadas pelo Espiritismo. 
 
Segui-os, pois; mas se os irmãos entenderdes melhor com um Caboclo, um Preto-Velho, um Africano ou 
qualquer outra aparência que Guia Espírita possa usar para desempenhar sua missão naquele grupo de 
médiuns trabalhadores, ouvi-o, e se ouvirdes com fé e lhe seguires os ensinamentos, encontrareis a estrada 
que vos ligará as outras de todas as demais religiões que forem bem interpretadas e sentidas. Não, irmãos, 
deveis preocupar com os que estão em cima, porque em verdade não há acima nem abaixo; há apenas para 
cada um a missão que veio cumprir; cumpri irmãos, bem a vossa, e sereis irmãos tão grande quanto os 
maiores. O grande pode executar pequenos trabalhos; o pequeno pode executá-los grandes. Os umbandistas 
podem ser comparados na Terra a enormes bandos de trabalhadores de camisa arregaçada, peito nu, 
descalços, fortes, tostados pelo sol e satisfeitos, apresentando ao Chefe Supremo sua tarefa terminada e 
sendo pagos espiritualmente  como os trabalhadores da Seara Divina, que recolhem-se à noite para descansar 
após um dia de produtivo labor. Não é menor o homem porque trabalha descalço dentro do Terreiro de 
Umbanda. Trabalhais e sentir-vos-ei bem, sendo umbandistas. A estrada é uma só, os atalhos é que são 
diversos, conduzindo a mesma. 
 
Cada religião leva os filhos, seus adeptos conforme seu grau de desenvolvimento e força de  vontade. No alto 
da montanha, porém, todas elas se encontram e se confundem numa só, que é a verdade, a luz, a perfeição. 
Todos os Guias trabalham para o mesmo fim que é caminhar. Caminhar irmãos! Tudo caminha, os Astros, a 
Terra, nada estaciona. É uma força suprema e divina das leis da Natureza, caminhando-vos irmãos para a 
verdadeira liberdade espiritual. Não desanimeis irmãos. Resisti. A dor fortalece, encoraja; ela vos conduz 
irmãos, às alturas celestiais, transportando-vos para fora da Terra. Os olhos choram, mas vede irmão que as 
plantas também choram ao receberem o doce orvalho matinal. Não desesperei irmãos. Fosse o orvalho 
ressequido e não seria belo. Os pássaros cantam o hino harmonioso. Será canto ou choro? Vós irmãos não o 
sabeis; entretanto, vós irmãos, encantais com seus gorjeios. O mar gira, debate-se constantemente, e vós 
irmãos, o achais belo.  
 
Esperando que um dia, nós irmãos reunamos todos, sendo todos iguais, onde mestre e discípulos se 
compreenderão como verdadeiros filhos do mesmo Pai e filhos de Deus. Por enquanto estamos preparando-
vos  irmãos, para os exames finais na Terra, de que sois filhos, feitos de matéria densa e alimentados 
vagamente pelo espaço espiritual para depois de, todos preparados, a Terra pode mostrar seus irmãos, filhos 
de Umbanda, banda da Terra, o seu irmão Jesus, o maior médium de Umbanda, e a Deus nosso Pai, de todas 
as forças que fará realizar a ceia, com bandos de apóstolos, de sementes deixadas na Terra, cada vez que as 
forças supremas foram enviadas a visitá-la, sempre que estas forças conseguem acalmar os filhos da Terra, 
apelam ao Pai Supremo que é Deus. Vós irmãos sou também chamados, não pela força completas na 
Natureza e das forças espirituais e Divinas. 
 
Sarava todos irmãos, umbandistas e espiritualistas.  
 
Salve as forças supremas. 
 
(Texto de João Severino Ramos. Jornal “O Semanário” – 1956 – ano II – número 86 – página 05) 
 
Por curiosidade, vamos disponibilizar o trecho de uma entrevista efetuada ao dirigente da Tenda Espírita São 
Jorge, Sr. José Carlos Lopes Coelho (Tico), que nos esclarece certos aspectos de como eram seus trabalhos 
em época de Zélio de Moraes: 
 
Na época do Caboclo das 7 Encruzilhadas, como era a dinâmica das Giras na Tenda 
Espírita São Jorge? (horários, uniformes, regras, etc.) 
 
TESJ – As giras aconteciam às segundas, quartas e sextas feira das 20 às 22 horas. O dirigente, na primeira 
quinta-feira de cada mês, participava das reuniões de estudo com o Caboclo das Sete Encruzilhadas. Era 
grande o número de médiuns e de consulentes.  
 
A Tenda funcionava então na Rua Dom Gerardo, nº 45, em prédio alugado. Quando este prédio foi requisitado 
pelo dono, a Tenda ficou um tempo parada enquanto se construiu, às pressas, um Terreiro em Vila Isabel (Rua 
Senador Nabuco, 122) onde hoje funcionamos, e muitos consulentes se afastaram bem como alguns médiuns 
também fundaram suas próprias casas.  

 54 



A diminuição do corpo mediúnico fez com que as giras ficassem restritas às segundas feiras e somente 
algumas poucas giras festivas ocorrem em outros dias da semana. A mudança geográfica – da Praça Mauá 
para Vila Isabel – e a situação de risco que a cidade como um todo sofre no atual contexto também é fator que 
contribui para um certo esvaziamento. Quanto ao uniforme, ainda é o mesmo, semelhante ao da Tenda Espírita 
Nossa Senhora da Piedade e outras casas surgidas na época: guarda-pó branco com o símbolo da Tenda no 
bolso esquerdo da parte de cima e calça branca por baixo do guarda-pó (feminino); jaleco com o símbolo da 
Tenda no bolso esquerdo e calça branca (masculino). Em giras festivas é permitido o uso de roupas que 
estejam de acordo com a entidade ou Orixá homenageado”. 
   
(http://tendaespiritasaojorge.blogspot.com) 
 

 
Tenda Espírita São Jorge atualmente 

 
Hoje, a Tenda Espírita São Jorge se distanciou das normatizações instituídas pelo Caboclo das Sete 
Encruzilhadas. 
 
TRABALHO ININTERRUPTO 
 
Dezenas de Tendas foram fundadas sob a orientação do Caboclo das Sete Encruzilhadas, no Estado do Rio, 
em São Paulo, Minas Gerais, Espírito Santo, Rio Grande do Sul. Sempre que possível, o médium Zélio 
participava pessoalmente da instalação das novas Tendas. Quando o trabalho material não o permitia, enviava 
médiuns capacitados para organizar e dirigir a nova casa.  
 
Em Belém do Pará foi fundada a Tenda Mirim Santo Expedito, pelo então tenente Joaquim Bentes Monteiro, 
que solicitou sua transferência do Rio para aquele Estado, especialmente para cumprir essa missão, com sua 
esposa, Consuelo Bentes Monteiro. Um dos médiuns dessa Tenda, Evaldo Pina, atualmente no Rio, 
pertencendo hoje ao quadro dirigente da Tenda de Umbanda Luz, Esperança, Fraternidade (Tenda que 
descende da Tenda Espírita São Jerônimo), estava em visita a Zélio e ouviu deste a descrição da fundação 
daquela casa, em todos os pormenores, como se o fato datasse de semanas, apenas. E através de Zélio 
recebeu uma mensagem do dirigente, já desencarnado, citando fatos conhecidos apelas pelos dois.  
 
Em todo o Brasil existem Tendas fundadas diretamente pelo Caboclo das Sete Encruzilhadas. Algumas delas 
se desviaram dos seus ensinamentos, que aliado ao fato do crescimento rápido e desordenado, criou uma 
espécie de caos que predomina até hoje. Outros mantêm-se fiéis aos princípios ditados pelo Sr. Caboclo das 
Sete Encruzilhadas. Existem Tendas, que não tiveram contato direto ou indireto com o iniciador da Umbanda, 
mas mantém a pureza e a singeleza de seus ensinamentos – isso se deve ao plano espiritual. 
 
Em 1939, o Caboclo determinou que se fundasse uma Federação (que posteriormente passou à denominação 
de União Espírita da Umbanda do Brasil) para congregar as Tendas Umbandistas e que deveria ser o núcleo 
central desse culto, em que o simples uniforme branco de algodão dos médiuns, estabelecia a igualdade de 
classes, e a simplicidade do ritual permitia dedicar integralmente o tempo das sessões ao atendimento dos 
necessitados.  
 55 

http://tendaespiritasaojorge.blogspot.com/


Mais tarde, surgiu o Jornal de Umbanda, que durante mais de vinte anos foi um porta voz doutrinário de grande 
valor e no qual colaboraram efetivamente, entre outros, Cavalcanti Bandeira, Reinaldo Xavier de Almeida, 
Olívio Novais e o escritor Jota Alves de Oliveira. 
 
O ritual preconizado pelo Caboclo das Sete Encruzilhadas é simples e desprovido das complexidades 
ritualísticas e magísticas praticadas pela “Macumba” vigente no Distrito Federal de então. São palavras textuais 
de Zélio de Moraes: 
 

• O Caboclo das Sete Encruzilhadas nunca determinou o sacrifício de aves e animais, quer para 
homenagear entidades, quer para fortificar a minha mediunidade. 

 
• O Caboclo das Sete Encruzilhadas não admitia atabaques e nem mesmo palmas nas sessões. 

Apenas os cânticos, muito firmes e ritmados, para a incorporação dos Guias e a manutenção da 
corrente vibratória. 

 
• Capacetes, espadas, adornos, vestimentas de cores, rendas e lamês não são aceitos nos 

Templos que seguem a sua orientação. O uniforme é branco, de tecido simples.  
 

• As guias (colares) usadas são apenas as que determinam a entidade que se manifesta. Não é a 
quantidade de guias o que dá força ao médium. 

 
• Os banhos de ervas, os Amacis, as concentrações nos ambientes da Natureza, a par do 

ensinamento doutrinário, na base do Evangelho, constituem os principais elementos de 
preparação do médium. E são severos os testes que levam a considerar o médium apto a 
cumprir a sua missão mediúnica. 

 
 (Trechos extraídos das obras: “A Umbanda e sua História” – Diamantino e Trindade – Editora Ícone. “Umbanda Cristã e 
Brasileira” – Jota Alves de Oliveira – Ediouro.” Jornal: Umbanda Hoje” – Ano III – n.17 – 2000. “Umbanda: A Manifestação 
do Espírito para a Caridade”, por Sérgio Estrellita da Cunha. Documentos de Lilia Ribeiro. Pesquisas em sites na NE, e, 
observações, adaptações e materiais do autor.  
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 56 



A PEQUENA DESBRAVADORA 
 

 
Lilia Ribeiro  

 
Ao iniciarmos a série de documentos históricos sobre a Umbanda, não poderíamos deixar de homenagear a 
desbravadora, senhora Lilia Ribeiro, contemporânea de Zélio de Mores, que colecionou vasto material 
histórico, comprovando a veracidade da existência do primeiro umbandista e da primeira Tenda de Umbanda 
do Brasil. Todas as informações documentadas com detalhes da trajetória do “Caboclo das Sete 
Encruzilhadas” e de Zélio de Moraes na Umbanda foram possíveis pelos relatos colhidos e coordenados pela 
Srª Lília Ribeiro. 
 
Os primeiros relatos sobre a existência de Zélio de Moraes, do Caboclo das Sete Encruzilhadas e da Tenda 
Espírita Nossa Senhora da Piedade, deram-se com Leal de Souza em 1924, através de duas reportagens no 
jornal “A Noite”; uma relatando um impressionante caso de cura (vide página 76 deste livro), e outra, uma Sessão 
de desobsessão (vide página 77 deste livro). Posteriormente, em 1932, através do livro: “O ESPIRITISMO, A 
MAGIA E AS SETE LINHAS DE UMBANDA”, o primeiro livro escrito sobre a Umbanda. 
 
Além disso, Lilia debateu tenazmente, em debates e reportagens, as normatizações da Umbanda efetuadas 
pelo Senhor Caboclo das Sete Encruzilhadas, defendendo de unhas e dentes o preconizado pelo venerável 
Caboclo.  
 
Lilia escreveu e gravou depoimentos importantes, mostrando claramente que a Umbanda instituída pelo 
Caboclo das Sete Encruzilhadas é simples, harmoniosa, sem roupagens coloridas e cheias de rendas, sem 
adereços, sem sacrifício de animais, sem atabaques, sem cobranças, sem beberagens, sem dançarias, sem 
vaidades, sem festas regadas a comes e bebes, sem rituais e magias disparatados e complicados, sem 
profusão de oferendas e despachos. 
 
Após uma série de reportagens, Lilia calou-se por muitos anos, guardando o precioso material histórico, que 
por um pedido da mesma só poderia vir à tona após o seu desencarne. Porque a senhora Lilia assim pediu? 
Porque guardou veladamente todo esse material por tantos anos sem disponibilizá-lo?  
 
A vivência nos diz o óbvio: as perseguições, os ataques, as decepções, as demandas efetuadas pelos que se 
diziam umbandistas, mas de fato eram desarticuladores e principalmente os que deturparam tudo o que o 
anunciador da Umbanda, o Caboclo das Sete Encruzilhadas, normatizou. Pelo acossamento sofrido, 
possivelmente pelos que estavam ao seu lado, Lilia recolheu-se e esperou o momento certo para tudo isso vir à 
baila, o que somente aconteceu, infelizmente, após ter desencarnado. 
 57 



Lilia Ribeiro foi fundadora e mãe espiritual da Tenda Espírita Nossa Senhora do Rosário, em 1955. Essa Casa 
foi originária da Tenda de São Jerônimo, uma das sete criadas pelo Caboclo das Sete Encruzilhadas na 
primeira fase de expansão de nossa Religião. Posteriormente, em 23/04/1965, mudou a razão social para 
“Tenda de Umbanda Luz, Esperança, Fraternidade”. Era médium do Caboclo Mata Virgem. 
 
Lilia Ribeiro era repórter e jornalista, editando o Boletim “Macaia”, e foi quem deu entrada à história da 
Umbanda, longe dos mitos; a história real, com fatos. 
 
Durante todo o período que pode conviver com Zélio de Moraes e com suas filhas Zélia de Moraes Lacerda e 
Zilméia de Moraes Cunha, Lílian constituiu um grande acervo de gravações, perto de 90 (noventa) fitas 
históricas, dentre as quais, uma grande quantidade de fitas com gravações de Zélio de Moraes, do Caboclo 
das Sete Encruzilhadas e pontos cantados na Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade, verdadeiros pontos 
de raiz. Também constituiu vários textos sobre ensinamentos, rituais, pontos e trabalhos executados naquela 
Tenda e na Cabana de Pai Antônio, em Cachoeira de Macacú/RJ.  
 
Aqui, neste despretensioso livro, disponibilizaremos somente as reproduções documentárias importantes sobre 
a Umbanda. Algumas poucas fitas dos pontos cantados na Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade já 
veiculam em vários sites e blogues na Net. 
 
Portanto, nesse momento, queremos expressar nossa profunda gratidão a senhora Lilia Ribeiro, rogando a 
Deus, a Jesus, a Mãe Maria Santíssima, aos Sagrados Orixás e ao Senhor Caboclo Mata Virgem, que a 
cubram de bênçãos, e que seu Espírito imortal sinta paz nesse momento precioso, pois como foi pedido, tudo 
esta sendo disponibilizado.  
 
A Lilia dizemos: “Minha irmã querida. Já está sendo feito. Tenha paz em seu coração. Seu trabalho não foi em 
vão. Tudo está saindo na hora certa e frutificará, pois essa foi a vontade do Pai. Desejamos nesse momento, 
que receba o nosso preito e o nosso amor, com eterna gratidão. Um beijo no seu coração, nossa pequenina 
desbravadora”. 
 
Peço aos umbandistas, que sempre se lembrem em suas orações, dessa “pequena desbravadora”, a Mãe Lilia 
Ribeiro, por tudo o que nos legou. 
 
Quis a graça de Deus, as bênçãos do Senhor Caboclo das Sete Encruzilhadas, a anuência espiritual da nossa 
irmã Lilia Ribeiro e o desprendimento de dois filhos de fé, Mãe Maria de Omulú (Maria das Graças Viana) e Pai 
Solano (Solano Filardi), (a quem devemos nosso preito e gratidão, pois sem o concurso deles nada disso 
chegaria a público), dirigentes da “Casa Branca de Oxalá”, situada na cidade “Lagoa Santa/MG”, que as 
reportagens de Lilia Ribeiro chegasse em nossas mãos, e aqui as disponibilizaremos sem cortes e sem 
emendas. 
 
As reproduções documentárias e fatos históricos que comprovam o que acima foi relatado, está documentado 
com reportagens e entrevistas com o próprio Zélio de Moraes, com o Caboclo das Sete Encruzilhadas, com o 
Pai Antônio e pessoas que conviveram em época do início da Umbanda, tudo documentado pela senhora Lilian 
Ribeiro. Optamos por disponibilizar as cópias dos originais juntamente como esse livro, para mostrar que tudo 
não é invenção da nossa cabeça, mas, simplesmente fatos históricos, e com testamentos documentários não 
há argumentos. 
 
Também apresentaremos várias reportagens efetuadas pela senhora Lilia Ribeiro no jornal “Diário de Notícias”, 
na década de 1970, e outras sobre a Umbanda, pesquisadas e colecionadas pelo autor, disponibilizadas 
juntamente com esse livro no ícone: “Materiais Históricos sobre a Umbanda”.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 58 



 

TRANSCRIÇÃO DAS GRAVAÇÕES HISTÓRICAS 
 

Disponibilizaremos adiante, por escrito, alguns poucos relatos 
que achamos importantes, das gravações efetuadas pela 
senhora Lilia Ribeiro, onde poderemos vislumbrar, na fonte, 
mensagens e conversas do Caboclo das Sete Encruzilhadas, do 
Pai Antônio e de Zélio Fernandino de Moraes 
 
Pelos anos das fitas cassetes e falta de tecnologia em época, 
alguns trechos das gravações são incompreensíveis. De onde 
não entendemos o que se fala, colocaremos uma série de 
reticências (.....................) 
 
Às vezes, um ou outro trecho pode parecer rústico, mas, é pelo 
fato de o Espírito estar usando sua maneira simples, peculiar e 
regional de expressão.  
 
Em alguns trechos das gravações, Zélio de Moraes está falando, 
e, logo em seguida, fala o Caboclo das Sete Encruzilhadas ou o 
Pai Antônio. Isso se dá normalmente em médiuns com algumas 
dezenas de anos de trabalhos mediúnicos ininterruptos, onde a 
variação entre médium e Guia Espiritual é tênue, e as 
manifestações se dão de modo harmonioso sem a necessidade 
de remelexos e trejeitos próprios de manifestações mediúnicas 
na Umbanda.  
 
De algumas fitas disponibilizaremos a íntegra; de outras, 
somente trechos de relevo, pois muito do que é dito se repete, 
por serem gravadas em época dos aniversários da Umbanda e 
consequentemente da Tenda Espírita Nossa Senhora da 
Piedade.  
 
Em nosso site, juntamente com esse livro, no subitem “Materiais 
Históricos sobre a Umbanda”, disponibilizaremos as gravações 
históricas que se encontram em nossa posse, cópias de 
documentos históricos bem como dezenas de reportagens 
efetuadas desde a fundação da Umbanda. Deixamos de 
transcrever todas as fitas, para que o leitor possa, 
pessoalmente, ouvi-las na fonte, com atenção. 
 
 59 



TRANSCRIÇÃO DA FITA CASSETE Nº 31, GRAVADA POR LILIA RIBEIRO 
 
Gravação feita pela senhora Lilia Ribeiro, diretora da TULEF (Tenda de Umbanda Luz, Esperança, 
Fraternidade – RJ), no dia 16 de novembro de 1972, com o Caboclo das Sete Encruzilhadas. 
 

 
“Chegou, chegou. Chegou com Deus. Chegou, chegou; o Caboclo das Sete Encruzilhadas” 

 
 
Meus queridos irmãos, neste momento, vindo do espaço, permitam que neste estudo para amenizar 
sofrimentos dos que estão na Terra, encarcerados em seus corpos, estou satisfeito porque tem gente que é 
feliz, porque todos vocês vem me ajudando na obra que tomei missão, no espaço, de implantar, a Umbanda de 
humildade, amor, e caridade, aproveitando um jovem moço em meio daqueles senhores, velhos kardecistas, 
para dizer que o preto, tinha direito, porque vieram da África trazidos pelos brancos. Os estrangeiros que 
acreditavam que os caboclos que eram nativos. 
 
Tomei a missão e vejo neste instante grandes representações. Não estão todas, por que por este Brasil a fora, 
criei Tendas de Umbanda construtivas, sadias, com moral e dando de graça o que de graça se recebe. 
 
Do sul do país aos estados do norte, ouviam a minha palavra, desenvolviam médiuns e fui criando Tendas de 
grandes médiuns; encontrei grandes médiuns; pude fazê-los, incorporei bem, trabalhei na Caridade, tomando a 
direção de uma Tenda, e assim foi se criando Tendas. 
 
Meus irmãos, me satisfaz estar entre vocês porque naquele dia 15 de novembro na Federação Kardecista, eu 
anunciei a Tenda de Nossa Senhora da Piedade, do modo que a mãe tinha piedade de seu filho, que tivesse 
piedade desta humanidade. 
 
Grandes coisas foram feitas na Tenda; grandes coisas eu pude fazer para aqueles que estavam com certeza, 
crentes que a Tenda não teria vida para que no dia segundo dia eu anunciasse a eles, não, a Umbanda, Deus 
comigo, mas, Deus conosco, do nosso lado, será a religião deste fim de século. 
 
Meus irmãos, eu disse: vou levar daqui uma semente, vou plantar nas Neves e aquela árvore ficará frondosa 
para dar a sombra para todos os seus filhos, a todos aqueles que precisassem de uma sombra amena, os que 
dizem sentirem o queimar do sol de crimes, de vícios, de paixões que se criavam, que existiam como existem 
ainda hoje no meio da humanidade. 
 
A Tenda da Piedade foi criada e progrediu, faz hoje 64 anos da primeira comunicação aos meus irmãos. 
 
Aqueles coronéis que me cercavam, aqueles velhos que me cercavam, estavam admirados de um menino 
fazer e dizer aquilo que eu dizia, aquilo que eu pregava e anunciava. 
  
Pois bem meus irmãos, está formada a nossa Umbanda, com grande sacrifício, porque é preciso curar, é 
preciso levar aos médiuns, aqueles que se julgavam deserdados da sorte, a misericórdia de Deus, o conforto, 
para eles compreenderem que a palavra do Espírito é a continuação nossa, que fazia a harmonia dos lares e 
curava os enfermos. 
 
Chamei Pai João, fui buscar Orixá Malê, para comigo trabalharem e criarem Tendas. Encontrei muitos 
descrentes. Aqui está o representante da Tenda São Jorge, talvez vocês não saibam como Severino, um 
grande médium que foi, como este médium se desenvolveu. Era descrente. Leal de Souza, e a mãe de Geraldo 
Rocha foi pedir ao Orixá Malê para fazer um trabalho com pássaros na beira do rio Macacú. Severino que não 
acreditava nem em Deus, também foi meus irmãos, a vista de todos aqueles que nos cercavam, todos que 
estavam assistindo a sessão, alguns já estão mortos, não podem dar aqui sua palavra, mas eu estou dizendo 
que tem aqui quem falta. 
 
Pois bem meus irmãos; os pombos levados pela mãe de Geraldo Rocha, e levados por Leal de Souza, Orixá, 
tirou-os da gaiola que estavam, e segurando eles, falou no bico do pombo; eles precisam trabalhar, e vou 
avisar vocês, o que é a proteção. Severino ria. 
 
Era um dia de sol, algumas nuvens corriam no espaço. Todo mundo ia apanhar chuva; vamos mandar aqueles 
pombos pro outro lado de lá do rio para que eles não se molhem, para voltarem e continuarem o nosso 
trabalho. Não demorou poucos minutos e a chuva caiu molhando a todos que estávamos ali reunidos. Passada 
a chuva, os pombos fugiram para o outro lado do rio, Orixá Malê fez com que eles voltassem, e tornassem ao 
trabalho. Severino duvidava; então, como ele não acreditava em Deus, o Orixá Malê que era mais, pegou uma 
pedra redonda na margem do rio e deu com a pedra na testa, e ele pá. Ele caiu dentro do rio.  

 60 



Corre e tal; não; não pega; ele foi quem se achou na pedra, e tem um Ogum que ele trabalha, e quis mostrar a 
ele, que ele não tinha fé em Deus, mas foi com uma pedra que fez dele um médium dentro das matas, nas 
margens do rio Macau. 
 
Vêem vocês que a luta foi grande para formar estas Tendas, tudo se faz, mas hoje estou satisfeito porque sinto 
no coração de vocês que os vossos corações estão unidos ao meu Espírito para ir aos pés de Jesus pedir 
perdão, para que possamos ser seus alunos, seus inimigos que recebam de seus corações um perdão e 
também para aqueles que podem desejar o mal. 
 
Acredito que o manto de Nossa Senhora, virá ao agasalho de todos vocês na Umbanda do humilde Caboclo 
das Sete Encruzilhadas. 
 
Sempre fui pequenino e pequenino continuo; sou mais humilde dos Espíritos que baixa ao planeta; tenho dito, 
tenho escrito e continuo a ser satisfeito pela Umbanda, todo dia, de estado a estado; a Umbanda hoje é 
grande, porque em São Paulo que se criou 20 Tendas, em Santos, enfim, em Minas, e por ai afora, na capital 
da República e no estado do Rio; nossa Umbanda continua progredindo, como aquela que eu desejo, como 
aquela que é preciso encontrar, nesta casa, quando aqui estou trazendo ao coração daqueles que dirigem, que 
é a humildade, o amor que pratica a caridade. 
 
E venho encontrando e dando força aos dirigentes destas Tendas, e aos médiuns, para que esta Tenda possa 
sempre ser grande e ser o espelho das outras Tendas, porque meus irmãos, infelizmente, o nosso irmão 
Floriano que está ao meu lado sabe perfeitamente disto, que a nossa Umbanda, criada por mim, o Espírito, só 
desejava encontrar de branco, com roupas de pouco custo, nada de seda, nada de cores que pudessem, como 
eu vou dizer, o pobre ficar triste, quando vocês botarem uma vestimenta. 
 
A nossa Umbanda de humildade, amor e caridade, é esta que se prática em nossa Tenda, Tenda de Nossa 
Senhora da Piedade. Por isso meus irmãos, que as outras Tendas, os umbandistas, podem fazer aquilo que 
muito bem desejarem; todos eles poderão fazer o que quiserem, mas, eu posso garantir uma coisa, que o meu 
aparelho nunca aceitou a vil moeda em troca de uma cura ou de um feito, porque a vil moeda só serve para 
atrapalhar o homem ou mulher que é médium.  
 
E vocês, eu sei perfeitamente, que existem Tendas, pelos pantos (nota do autor: panto – termo que indica tudo, 
inteiro). Nós temos uma choupana no mato, do Velho Pai João, naquela época, que foi o primeiro na nossa 
Umbanda, grandes teres (nota do autor: teres – “posses, bens – homens de posse”) que o bom ...., generais junto de 
mim, que podem dizer; - naquela época, um cheque de um milhão era muita coisa; me deram o cheque por 
cura, e eu dizia ao meu aparelho – não pegue; botavam na minha mão e eu devolvia.  
 
Por isso meus irmãos, que vocês possam fazer a caridade, possam receber de Deus a sua misericórdia e que 
todo médium possa fazer o bem, curar com suas mãos, com sua reza. A questão é andar por uma linha reta, 
numa consciência pura e limpa. É não receber nada, enfim, olhar para o seu semelhante como se fosse um 
verdadeiro irmão, com este amor de irmão para irmão.   
  
Como o menor Espírito que baixa sobre a Terra eu saúdo a falange de Caboclos que me cercam, que me 
cercaram quando iniciei. Temos aqui diversos Caboclos; como um certo..., e tem Caboclos também de Ogum, 
de Xangô, que estão nas Sete Linhas, mas devo dizer que o Caboclo das Sete Encruzilhadas que é o meu 
Espírito pertence a falange de Oxossi meu Pai. Que Oxossi possa tomar conta de vocês. Que Oxossi, que o 
padroeiro dessa capital, abençoe a vocês neste momento. E este pequenino Espírito deseja a todos presentes, 
proteção e os corpos sem os negativos para amenizar os vossos males. Com fé, que tenham nesses 
momentos a proteção da falange de Oxossi e as outras Linhas que aqui presentes, para levar harmonia aos 
vossos lares, harmonia aos vossos corações. 
  
Talvez possam gozar a vida conforme o Pai vem falando a seus filhos, dentro daquela humildade, dentro do 
amor de irmão para irmão e praticando a caridade.  
 
Lembre-se, que eu seja decente; o menor dentre todos; humilde Caboclo das Sete Encruzilhadas.  
 
Eu salvo ao meu lado à Tupinambá e a outros Espíritos, 7 Flechas, Caboclo Roxo, enfim a quantidade de 
Espíritos de Oxossi e de Ogum, que estão presentes; de Xangô. Eu felicito a vocês todos que estão na matéria, 
para que estes Espíritos comigo, possam carregar o que há de ruim, invadindo, sacudindo as vossas casas de 
alguma coisa que possa estar por lá, para que vocês tenham dias melhores, para que os filhos tenham mais 
saúde e paz para praticar a verdadeira Umbanda do humilde Caboclo das Sete Encruzilhadas. Que a paz, 
neste momento baixe a que se ergam para todos os passos da luz e repasse para todos vocês debaixo do 
manto de Nossa Senhora da Piedade. 
 
Nota do autor: Nesse momento, pelo ouvido por nós na fita, cremos ter havido a incorporação de Pai Antônio, que 
prossegue com o senhor Floriano: 

 61 



- O papai; saudando e salve a Umbanda. (palmas) 
 
- Tá tudo bonito. 
 
- Ai que saudades eu tenho. Saudade de você. 
 
- Como você está Floriano? Tu ta bom meu filho? 
 

 
Nota do autor: Floriano Manoel da Fonseca – fundador da Cabana Espírita Nosso Senhor do Bonfim – 

Rio de Janeiro/RJ 1939 – médium do Caboclo Urubatão  
 
- A benção meu pai. 
 
- Tu ta bom meu filho. Como é que vai? 
 
- Graças a Deus meu pai. Eu estou bem meu senhor, talvez melhor do que aquilo que eu mereça. 
 
- Não deixa de levar umas pedradinhas não é meu filho? 
  
- Muito contente de estar aqui comungando com esta vibração sublime, com este trabalho maravilhoso que 
vocês da espiritualidade trazem até esta Terra para ajudarem também a carregar esta cruz. É preciso todo 
mundo compreender que deste mundo nada se leva, só as boas ações. 
 
Infelizmente, nós, Espíritos encarnados ainda somos imbuídos de muito egoísmo e muita animalidade, por isso 
queremos sempre a posse de tudo, desde as coisas mais insignificantes, até as coisas realmente mais 
valorosas, esquecendo-nos que realmente nada que temos que cultivar, isto que o senhor ensina; misericórdia, 
amor, paz, compreensão, piedade, como é também o nome deste símbolo maravilhoso de Nossa Senhora, que 
o Senhor, Caboclo das Sete Encruzilhadas escolheu para batizar o primeiro Templo de caridade que forma 
naturalmente uma plêiade de Templos, que vieram a seu tempo, naturalmente por inclinação do Astral superior, 
enriquecer a terra de Santa Cruz, para trazer auxílio as estas comunidades, a estas searas benditas, o 
conhecimento da coisas espirituais e ajudar por outro lado ao mais pobres e mais humildes a carregarem as 
suas cruzes com mais entusiasmo, com mais força, para que assim a Umbanda e o seu Caboclo das Sete 
Encruzilhadas que é o senhor, vieram inaugurar nessa cidade maravilhosa que é o Rio de Janeiro, e pudessem 
realmente, ou na terra de Araribóia em Niterói, que são dias de tal maneira, que foi como que uma clarinada no 
raiar de uma nova era que se expandiu distante. 
 
Por isto nós estamos aqui comungando com os 64 anos desta vida laboriosa, desta vida intensa e de muita 
renúncia para o seu aparelho, que é naturalmente o espelho no qual todos nós, filhos ou não da Umbanda, 
todos nós que queremos progredir, devemos nos espelhar, porque em realidade se não houver renúncia de 
nossa parte, nós não podemos construir nada de bom.  
 

 62 



Além do mais a mediunidade, o intercâmbio entre o mundo espiritual e o mundo material, reserva para cada um 
de seus trabalhadores um caminho, que embora cheio de urzes, mas uma aurora esplendorosa ao término da 
caridade.  
  
Porque segundo nos ensinam você mesmos, Espíritos de Caboclos e Pretos-Velhos, o trabalho de médium 
corresponde exatamente a uma tarefa nobilitante, e que ele aceitou, porque com maiores possibilidades ele 
poderá alcançar o caminho da glória, e regenerando-se, ele pode também descontar as falhas, as faltas, e 
porque não dizer também, os crimes de encarnações passadas. 
 
O seu trabalho foi, renuncia, e torna-se valoroso, por que ele esta trabalhando para si, também ajudando os 
seus irmãos a progredirem nesse mundo que, embora ele aceita como de provas e expiações, ele também vai 
chegar ao seu ponto culminante, de mundo de regeneração. 
 
Por isso, querido Pai Antônio, nós estamos felizes, porque há 25 anos apenas, somos calouros nesse trabalho 
de pesquisa principalmente, em aprendizado imenso, dessa maravilha com a sua sapiência, que nos traz a 
Umbanda, quer seja essa que o Caboclo das Sete Encruzilhadas nos ensinou, ou esta outra sincretizada com 
os trabalhos com os nossos irmãos que se afinam mais, ainda, com as práticas e sistemas vindo de África.  
 
Entretanto, nós queremos, percebemos e sentimos por intuição, que tudo isso foi preparado na espiritualidade, 
de forma que, a Terra do Cruzeiro trouxe, preparado de maneira que chegasse ao ponto em que o emissário 
do senhor viesse, especialmente dizer aos filhos da Terra de Santa Cruz, que o Brasil é o coração do mundo, a 
pátria do Evangelho.  
 
Estamos felizes Pai Antônio. 
 
 

“Chegou, chegou. Chegou com Deus. Chegou, chegou, o Caboclo das Sete Encruzilhadas” 
 

 
Nota do autor: Nesse trecho, pelo fato de ouvirmos o ponto do Caboclo das Sete Encruzilhadas novamente, este retornou e 
prosseguiu na palestra:  
 
- E assim foi feita a nossa Umbanda no Brasil. Passaram-se os anos e tudo aquilo que eu disse, apelando para 
quem está presente, de muitos anos que me acompanha, falando, pedindo e fazendo exemplos de Jesus 
quando passou na Terra, quando ia da Palestina para a Galiléia, e foram ao seu encalço pedir harmonia para 
sua casa; a resposta foi esta: “- Vocês fechem os olhos para a casa de seus vizinhos, fechem a boca para não 
se virar contra quem quer que seja, não julguem para não ser julgado, pense em Deus que a paz entrará em 
suas casas. “ 
 
É do Evangelho; e tomaram por ensinamento as minhas palavras, e a Tenda começou a seguir o seu ritmo, 
aquele que eu desejava. 
 
Passado alguns anos, em 20 e poucos, em 18, no fim da guerra, eu ensinava que camadas negras baixariam 
ao planeta Terra, e que em 69, em 69 e 68, esses Espíritos já estariam reencarnados em outros corpos, 
enviando grandes perturbações a esta planeta.  
 
A mulher perderia a honra e a vergonha, e o homem, o caráter. A tantas três, assististe a primeira. Não é 
verdade? 
 
Entretanto, a Igreja, o Vaticano estavam incrédulos. Eu sentia que os tempos se aproximavam; e o tapa no filho 
rejeitado; porque os críticos seriam os primeiros a querer ouvir as ordens emanadas do Vaticano. 
 
Estão vendo o estado que está isso ai. Atualmente nos estamos sabendo, o que se passa pelo mundo inteiro. 
 
Infelizmente já não tem mais aquele respeito pela palavra do papa. Infelizmente. 
 
A religião, seja ela qual for, desde que tenha por base acreditar em Deus, acredito que seja uma boa religião; 
desejar a teu próximo o que deseja para ti, cumprir os mandamentos das Leis de Deus é ser perfeito e 
principalmente, em qualquer religião, mas principalmente na religião espírita, para que o médium seja o 
instrumento que possa ser tocado por qualquer professor de música, que venha executar uma sinfonia. 
 
Por isso meus irmãos, criei Sete Tendas, na capital da República, no Distrito Federal. 
 
 
 

 63 



Os mais humildes tragam amor no coração, mas amor de irmão para irmão, porque as vossas mediunidades 
ficarão muito mais limpas e puras, dignas de qualquer Espírito superior que possa baixar, que os vossos 
aparelhos estejam sempre limpos, que os vossos instrumentos estejam sempre afinados com as virtudes que 
Jesus pregou na Terra, para que tenhamos boas comunicações, boas proteções, para que todos aqueles que 
correm em busca de socorro nas nossas casas de Umbanda, nas nossas casas de caridade em todo o Brasil. 
Meus irmãos, esse aparelho já esta velho, já com 80 anos, a fazer, mas já começou antes dos 18 anos. 
 
Se eu disser que o ajudei para que ele pudesse casar, para que não ficasse a andar dando cabeçadas, para 
que fosse um médium aproveitado, como eu disse na Federação e esta lá escrito, fui procurar as mediunidades 
que ele tinha, para fazer a nossa Umbanda no Brasil.  
 
E todos estes, a maior parte de todos estes que trabalham em Umbanda, se não passaram por nossa Tenda, 
passaram por filhos saídos desta Tenda e que criaram outros terreiros. 
  
Das 7 Tendas criadas por mim no Distrito Federal, muitas Tendas tem saído para fazer a caridade aos seus 
semelhantes, a nos seguir. 
  
A lembrança que Jesus veio ao planeta Terra, na humilde manjedoura, não foi por acaso. Não. Foi porque o 
Pai assim o quis, determinou, porque podia ter procurado uma casa de um potentado daquela época, mas não, 
foi escolher aquela que seria a mãe de Jesus, o Espírito que vinha traçar a humildade, os seus passos, para ter 
paz, saúde e felicidade. 
  
Aproveitando o nascimento de Jesus, a humildade que ele baixou neste planeta, numa humilde manjedoura, o 
Anjo que anunciou a Maria que ela ia ser mãe sem ser esposa, que a estrela que iluminou aquele estábulo, que 
levou os três reis magos a sua presença, vinde até vocês iluminando os vossos Espíritos, tirando os escuros de 
maldades, por pensamentos, por práticas e ações que tinham sido pensadas ou praticadas, que Deus perdoe 
tudo aquilo que vocês tenham feito, que Deus perdoe as maldades que possam ter sido pensadas, para que a 
paz possa reinar nos vossos corações e nos vossos lares. 
 
Eu, meus irmãos, como menor Espírito que baixou na Terra, mas amigo de todos, numa concentração perfeita 
dos Espíritos que me rodeiam neste momento, peço que eles sintam as necessidades de cada um de vós e 
que ao sairdes deste Templo de caridade, que encontreis os caminhos abertos, os vossos enfermos melhores 
e curados e saúde para sempre nas vossas matérias. Com paz, saúde e felicidade, com humildade, amor e 
caridade, sou e serei sempre o humilde Caboclo das Sete Encruzilhadas.”  
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 64 



EM 1971, A SENHORA LILIA RIBEIRO, DIRETORA DA TENDA DE 
UMBANDA LUZ, ESPERANÇA, FRATERNIDADE – RJ, GRAVOU UMA 
MENSAGEM DO CABOCLO DAS SETE ENCRUZILHADAS NA TENDA 

ESPÍRITA NOSSA SENHORA DA PIEDADE 
 

 
Trabalho de Desobsessão (Descarrego) na Mesa de Trabalho da Tenda Espírita Nossa Senhora da 

Piedade – 1973 (arquivo de Diamantino F. Trindade) 
 

No ano de 1971, um dia após a fundamentação da Umbanda completar 63 anos, reuniram-se, na Tenda 
Espírita Nossa Senhora da Piedade, médiuns e assistidos para ouvir a palestra proferida por Zélio de Moraes, 
e pelo Senhor Caboclo das Sete Encruzilhadas. Eis a palestra: 
 
 

“Chegou, chegou, chegou com Deus,Chegou, chegou, o Caboclo das Sete Encruzilhadas”. 
 
 
Ao meu lado está o Caboclo das Sete Encruzilhadas, para dizer a vocês que esta Umbanda, tão querida de 
todos nós, fez ontem 63 anos. Na Federação Espírita do Estado do Rio, presidida por José de Souza, 
conhecido por Zeca, rodeada por gente velha, homens de cabelos grisalhos, um enviado de Santo Agostinho 
me chamou para sentar à sua cabeceira. Havia uma ordem; ele fora jesuíta até aquele momento, chamava-se 
Gabriel Malagrida, e, naquele instante iria anunciar a Lei de Umbanda, onde Negros e Caboclos pudessem se 
manifestar, porque ele não estava de acordo com a Federação, que não recebia Negros, nem Caboclos.  Pois, 
se o que existia no Brasil eram Caboclos, eram nativos, se quem veio explorar o Brasil trouxe para trabalhar e 
engrandecer esse país, os negros da costa da África; como uma Federação Espírita não recebia Caboclos e 
Negros? Então disse o Espírito: “Amanhã, na casa de meu aparelho, na Rua Floriano Peixoto, número 30, será 
inaugurada uma Tenda Espírita com o nome de Nossa Senhora da Piedade, que se chamará Tenda de 
Umbanda, onde o Negro e o Caboclo possam trabalhar”. Houve balbúrdia, embora eles reconhecessem a 
minha mediunidade; mas eu era muito moço, havia completado 17 anos e por doença havia sido levado à 
Federação por que os médicos não me davam jeito.  
 
Esse Espírito, que nós chamamos de Chefe, Caboclo das Sete Encruzilhadas, se manifestou na Federação, 
chamando aqueles senhores, todos de cabelos grisalhos, para assistir à primeira Sessão de Umbanda em 
minha casa. E o presidente perguntou: “E o meu irmão acredita que irá ter alguém lá amanhã? A resposta do 
Caboclo das Sete Encruzilhadas: “colocarei no cume de cada montanha que circunda Neves, uma trombeta 
tocando, anunciando a existência de uma Tenda Espírita onde o Negro e o Caboclo possam trabalhar”. Isso 
aconteceu no dia 15 de novembro de 1908. No dia 16 de novembro, a nossa casa ficou cheia, e posso dizer 
aos meus irmãos: só o fiz levado por esse Espírito que é o nosso Guia, porque eu não queria aceitar, estava 
sem saber, achando uma coisa extraordinária.  

 65 



Eu iria assumir a responsabilidade de ter uma Tenda Espírita, de receber um Guia para fazer com que os 
doutores fossem lá buscar a cura para seus entes queridos. 
 
(nota do autor: Agora, incorporado, o Caboclo das Sete Encruzilhadas continua): 
 
 “Meus irmãos, tudo isso se deu. O meu anunciar da Tenda, foi tomar o meu aparelho e começar a curar 
aqueles que estavam lá, fosse por isso, ou fosse por aquilo. Mas Deus, que é sumamente misericordioso, levou 
um cego e outras pessoas, como também paralíticos, na Tenda da Piedade, na minha frente. E eu disse: 
caminhem, e quando chegarem perto de mim estavam curados. Passaram-se os anos, e tudo aquilo que eu 
disse, apelando para quem está presente e que há muitos anos me acompanha, falando, seguindo e trazendo 
exemplos de Jesus quando esteve na Terra, que foram ao seu encalço pedir harmonia para sua casa, a 
resposta foi esta: “vocês fechem a boca para não murmurar contra quem quer que seja; não julgueis para não 
serdes julgados; pensem em Deus, que a paz entrará suas casas”. Tomaram as minhas palavras como 
ensinamento, e a Tenda começou a seguir o seu ritmo como eu desejava. Na década de 1920, com o fim da 
guerra, eu anunciava que as camadas negras baixariam ao Planeta Terra, e que em 1968, 1969, esses 
Espíritos já estariam encarnados em outros portos e viriam trazer a perturbação a este Planeta. A mulher 
perderia a honra e o homem o caráter.  
 
Entretanto, eu sentia que os tempos se aproximavam e que os bispos seriam os primeiros a não querer ouvir 
as ordens emanadas do Vaticano. Atualmente, nós sabemos o que está se passando pelo mundo inteiro. Já 
não se respeita a palavra do Papa, infelizmente. Porque a religião, seja ela qual for, desde que tenha por base 
acreditar em Deus, acredito que seja uma religião boa. Desejar ao seu próximo aquilo que deseja pra si, 
cumprir os mandamentos da Lei de Deus, é ser perfeito, e, em qualquer religião, mas principalmente na religião 
Espírita, para que o médium seja um instrumento que possa ser tocado por qualquer Espírito que possa vir 
trabalhar. 
 
Por isso meus irmãos, criei sete Tendas na capital da República, no Distrito Federal. A primeira foi criada e 
entregue à nossa irmã Gabriela. Mais tarde, dois ou três anos depois, passei para o José Meirelles, que era um 
deputado federal que havia ido à Tenda Nossa Senhora da Piedade em busca da cura de sua filha.  
 
E a resposta do velho Pai Antônio: “vá à sua casa; no último canteiro, vai mexer a terra e achar umas raízes. 
Vai cozinhar as raízes, dar à sua filha e ela estará curada”. Eram batatas, porque naquela época ainda não 
haviam florido e ainda estavam embaixo da terra, cheia de raízes. Foi um esteio, foi um elo, um braço direito 
para me ajudar e fazer com que essa Umbanda chegasse ao ponto em que está chegando. 
  
Criei a Tenda de Nossa Senhora da Guia, de Oxossi, criei a Tenda de Oxalá, a Tenda São Jorge, a Tenda de 
Xangô, a Tenda de Santa Bárbara... Finquei sete Tendas.  
 
Depois de funcionarem, formadas essas Tendas, vamos criar a Federação de Umbanda no Brasil. Chamei 
Hidelfonso Monteiro, Maurício Marcos de Lisboa, major Alfredo Ramalho, hoje general, enfim, juntei cinco 
pessoas para fazermos a Federação de Umbanda no Brasil. 
 
Mais tarde, a Tenda da Piedade continuou a trabalhar, contando com a assistência deste aparelho por quem 
falo; continuou a produzir, a curar, ajudando a uma casa de saúde, pois os médicos nos procuravam, iam à 
casa do meu aparelho para saber quais os loucos que tinham cura, dando os nomes e apontando. E aqueles 
que eram atuados por Espíritos, nós afastávamos esses Espíritos e a loucura passava,  
 
Mais tarde, veio então a formação de um jornal, para a divulgação da nossa Umbanda, e para isso contamos 
com o secretário da Tenda, Luis Marinho da Cunha, com Leal de Souza e outros que eram fervorosamente 
espíritas, pelas coisas que sentiam e pelas coisas que recebiam pelas graças de Deus. 
 
Meus irmãos, a Umbanda continua. Nasceu em 1908 na Federação Espírita de Niterói. Hoje a Umbanda está 
em todos os Estados; médiuns saíram daqui porque eu não pude levar meu aparelho até lá, mas levei-o ao 
Estado de São Paulo, onde criei mais de vinte Tendas, em Minas, no Espírito Santo... Porque curas foram 
realizadas e foi necessário criar Tendas Espíritas da nossa Umbanda querida nesses Estados. 
 
A Umbanda tem progredido e vai progredir. É preciso haver sinceridade, honestidade e eu previno sempre aos 
companheiros de muitos anos: a vil moeda vai prejudicar a Umbanda; médiuns que irão se vender e que serão, 
mais tarde, expulsos, como Jesus expulsou os vendilhões do templo. 
 
O perigo do médium homem é a consulente mulher; do médium mulher é o consulente homem. É preciso estar 
sempre de prevenção, porque os próprios obsessores que procuram atacarem as nossas casas fazem com 
que toque alguma coisa no coração da mulher que fala ao pai de Terreiro, como no coração do homem que 
fala à mãe de Terreiro. É preciso haver muita moral para que a Umbanda progrida, seja forte e coesa. 
 

 66 



Umbanda é humildade, amor e caridade – esta é a nossa bandeira. Neste momento, meus irmãos, que 
rodeiam diversos Espíritos que trabalham na Umbanda do Brasil: Caboclos de Oxossi, de Ogum, de Xangô. 
Eu, porém, sou da falange de Oxossi, meu pai, e não vim por acaso, trouxe uma ordem, uma missão. 
 
Meus irmãos sejam humildes, tenham amor no coração, amor de irmão para irmão, porque vossas 
mediunidades ficarão mais puras, servindo aos Espíritos superiores que venham a baixar entre vós. 
 
É preciso que os aparelhos estejam sempre limpos, os instrumentos afinados com as virtudes que Jesus 
pregou aqui na Terra, para que tenhamos boas comunicações e proteção para aqueles que vêm em busca de 
socorro nas casas de Umbanda. 
 
Meus irmãos: meu aparelho já está velho, com 80 anos a fazer, mas começou antes dos 18. Posso dizer que o 
ajudei a casar, para que não estivesse a dar cabeçadas, para que fosse um médium aproveitável e que, pela 
sua mediunidade, eu pudesse implantar a nossa Umbanda. A maior parte dos que trabalham na Umbanda, se 
não passaram por esta Tenda, passaram pelas que saíram desta Casa. 
 
Tenho uma coisa a vos pedir: se Jesus veio ao planeta Terra na humildade de uma manjedoura, não foi por 
acaso. Assim, o Pai determinou. Podia ter procurado a casa de um potentado da época, mas foi escolher 
aquela que havia de ser sua mãe, este Espírito que viria traçar à humanidade os passos para obter paz, saúde 
e felicidade.  
 
Que o nascimento de Jesus, a humildade que Ele baixou a Terra, sirva de exemplos, iluminando os vossos 
Espíritos, tirando os escuros de maldade por pensamento ou práticas. Que Deus perdoe as maldades que 
possam ter sido pensadas, para que a paz possa reinar em vossos corações e nos vossos lares. 
 
Fechai os olhos para a casa do vizinho; fechai a boca para não murmurar contra quem quer que seja; não 
julgueis para não serdes julgados; acreditai em Deus e a paz entrará em vosso lar. É dos Evangelhos. 
 
Eu, meus irmãos, como o menor Espírito que baixou a Terra, mas amigo de todos, numa concentração perfeita 
dos companheiros que me rodeiam neste momento, peço que eles sintam a necessidade de cada um de vós e 
que, ao sairdes deste Templo de caridade, encontreis os caminhos abertos, vossos enfermos melhorados e 
curados, e a saúde para sempre em vossa matéria. 
 
Com um voto de paz, saúde e felicidade, com humildade, amor e caridade, sou e sempre serei o humilde 
Caboclo das Sete Encruzilhadas”. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 67 



TRANSCRIÇÃO DE TRECHOS DA FITA CASSETE Nº 50, GRAVADA POR 
LILIA RIBEIRO 

 

 
 

Transcreveremos abaixo, parte da entrevista gravada por Lilian Ribeiro com o Sr. Zélio 
Fernandino de Moraes no dia 22 de outubro de 1970, que faz algumas referências aos 
Exus. Gravação feita com a voz de Zélio de Moraes. 
 
Nota do autor: Em toda trajetória histórica da Linha Branca de Umbanda e Demanda sempre ouvimos falar em Caboclo e 
Preto-Velho, mas em nenhum momento, sobre os Exus. Portanto, vamos agora atentar para os ensinamentos do Senhor 
Zélio de Moraes, calcados nas orientações do Senhor Caboclos das Sete Encruzilhadas: 
 
Lilian Ribeiro: Sr. Zélio, é sobre o trabalho dos Exus. Existem Tendas que dão consultas com Exus em dias 
especiais além das consultas normais de Pretos-Velhos e Caboclos. Como o Sr. vê isso? 
 

• Zélio: Eu sei disto, que há muitas Tendas que trabalham com Exus, eu não gosto porque é muito fácil 
se manifestar com Exu, qualquer pessoa médium, um mau médium se manifesta com Exu, basta ter 
um Espírito atrasado; ou também fingindo um Espírito, por isso não gosto e fujo disto, na minha Tenda 
não se trabalha com Exu por qualquer motivo. 

 
Nota do autor: Vejam que o Sr. Zélio diz: “... na minha Tenda não se trabalha com Exu por qualquer motivo...”; podemos 
notar que o trabalho com os Exus seria um trabalho “especial”, ou seja, seria chamado somente em casos de necessidade 
e para resolver problemas específicos. Os Exus Umbanda não são Guias Espirituais, portanto, não procedem à 
atendimentos fraternos; isso é reservado somente aos Guias Espirituais gabaritados para tal mister. O Sr. Zélio também 
nos diz sobre a problemática da facilidade de mistificação, podendo ocorrer puro animismo, ou a presença de obsessores 
kiumbas ou de Exus Pagãos. Isso é uma coisa muito séria. A roupagem fluídica dos Exus Umbanda, bem como seus 
modos de ser, muito próximos aos humanos, facilitam, e muito, a mistificação consciente ou inconsciente por parte de 
médiuns incautos. 
 
Lilian Ribeiro: Mas o Sr. não considera o Exu um Espírito trabalhador como todos os outros Orixás?  
 

• Zélio: Depois de despertado, porque o Exu é um Espírito admitido nas trevas; depois de despertado, 
que ele dá um passo no caminho da regeneração é fácil ele trabalhar em benefício dos outros. Assim 
eu acredito no trabalho do Exu. 

 68 



Nota do autor: Nesta pergunta, quando o Sr. Zélio diz “depois de despertado, que ele dá um passo no caminho da 
regeneração é fácil ele trabalhar em benefício dos outros”, pode-se notar que estes Espíritos pretendem um local melhor, 
pretendem uma posição melhor e para isto escolheram o trabalho caritativo nos Terreiros de Umbanda. 
 
Lilian Ribeiro: Não haverá casos em que outros Orixás vibrando em outras Linhas não possam resolver de 
imediato alguns problemas de filhos e, não seria o Exu aí o mais indicado para resolver, por estar mais perto 
materialmente, por estar mais aceito nos trabalhos materiais? 
 

• Zélio: O nosso Chefe, o Caboclo das Sete Encruzilhadas, nos ensinou assim, isto faz 60 anos, que o 
Exu é um trabalhador. Como na polícia tem soldado, o chefe de polícia não prende, o delegado não 
prende, quem prende são os soldados, cumprem ordens dos maiorais, então o Exu é um Espírito que 
se encosta na Falange, que aproveita para fazer o bem, porque cada passo para o bem que eles 
fazem vai aumentando a sua luz, de maneira, que é despertado e vai trabalhar, quer dizer, vai  pegar, 
vai seduzir este Espírito que está obsedando alguém, então este Exu vai evoluir. É assim que o 
Caboclo das Sete Encruzilhadas nos ensinava. 

 
Lilian Ribeiro: De que modo o Exu é um auxiliar e não um empregado do Orixá ou vice-versa? 
 

• Zélio: Eu não digo empregado, mas é um Espírito que tende a melhorar, então para ele melhorar ele 
vai fazer a caridade junto com as falanges, correndo em benefício daqueles que estão obsedados, 
despertando e ajudando a despertar o Espírito para afastá-lo do mal que ele estava fazendo, então ele 
se torna um auxiliar dos Orixás. 

 
Nota do autor: Nestas duas perguntas ele deixa claro que os Exus são a polícia espiritual das casas de Umbanda e que 
trabalham sob as ordens das Linhas de Trabalhos Espirituais da Umbanda. Zélio nos orienta que os Exus trabalham 
ostensivamente no auxílio aos obsedados, e, no trato direto com os obsessores, principalmente os que vêm do Reino da 
Kimbanda, despertando-os das suas letargias mentais, convencendo-os a se integrarem às falanges trabalhadoras do bem. 

 
“Para o bom êxito dessas atividades caritativas, têm esses Guias (nota do autor: Guias Espirituais da Umbanda) 
como seus auxiliares, Espíritos de todas as categorias, de todas as origens, mesmo de condição e mais 
atrazada, obedientes e identificados com as finalidades, animados de boa vontade, prestando os servições que 
lhes são pedidos, ordenados e possíveis na medidas de suas forças, num exercício que constitue a mais eficaz 
e produtiva escala de aperfeiçoamento moral primário, sem que prejudicada possa ser essa educação moral, 
pela liberdade que lhes é permitida nos seus usos e costumes familiares, caracterizando sua origem, com as 
quais se tornam possíveis aqueles que se utilizam dos seus serviços no seu próprio benefício e dessa causa 
santa, porque beneficia toda a humanidade”. (Texto de: José Rodrigues Lopes de Barros (Aprendiz). Diário Carioca – 
Quarta-Feira, 22 de Fevereiro de 1933 – página 08) 
 
“... Exus, como bem exemplificado por Leal de Souza em 1933, são Espíritos com baixo grau evolutivo. O que 
os diferencia dos demais ao mesmo tempo em que permite a sua manifestação nos rituais de Umbanda, é o 
seu conhecimento sobre magia, manipulação de energia, que pode ter sido adquirido tanto em vida, quanto já 
depois do desencarne. Possuem, portanto, grau de evolução baixo se em comparação com os Espíritos das 
demais 06 Linhas – já que Exu se encontra na sétima, a “Linha de Santo”, que possui Santo Antônio como 
patrono – por este motivo, a sua manifestação na Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade e nos ritos 
dirigidos pelo Caboclo das Sete Encruzilhadas, sempre ocorreu debaixo de grande respeito e cuidado, com 
médiuns, data e local específicos. Geralmente, a manifestação de Exus se fazia e ainda se faz somente 
necessária nas Sessões de Descarga, Sessões estas fechadas ao público, pois tem a única finalidade de 
fragmentar todo e qualquer resquício de energias negativas existentes na Tenda e nos médiuns integrantes. As 
consultas não são autorizadas, pois como bem afirmado logo acima, é seguido o entendimento que não há o 
porquê de se consultar Espíritos que na maioria dos casos possuem o mesmo ou inferior grau de evolução que 
o consulente. São os Espíritos mais atrasados e mais cegos a se manifestarem na Umbanda. Não há 
vantagem, pois ainda necessitam de instrução. Mas fica claro, que Exus são cultuados na Linha Branca de 
Umbanda e Demanda sim; podem fazer suas descargas e trabalhar quando permitido,  mas não dão consultas, 
 assim como não se faz obrigações para a aproximação ou melhor contato mediúnico com esta 
qualidade de Espíritos nos seus respectivos médiuns...” (Pedro Kritski – médium da Tenda Espírita Santo 
Antônio, oriunda da Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade) – (nota do autor: colocamos uma parta da última frase em 
negrito para que todos atentem que em Umbanda do Caboclo das Sete Encruzilhadas não se usa das tais “obrigações” 
para firmar Exu e Pomba-Gira em nenhum médium) 

 
Segundo informações da Srª Lygia, neta de Zélio de Moraes e atual dirigente da Tenda Espírita Nossa 
Senhora da Piedade, o primeiro Exu que incorporou na Tenda, sendo seu responsável, é o Sr. Marabaroo, 
sendo sua primeira médium a Srª. Zilka, irmã de Zélio de Moraes e posteriormente passou a trabalhar com um 
médium da Tenda, conhecido por “Sr. Pinto”. Zélio de Moraes em 67 anos de trabalhos mediúnicos 
ininterruptos nunca “incorporou” um Exu. 
 
 
 

 69 

http://www.guia.heu.nom.br/obsessao1.htm
http://www.guia.heu.nom.br/orixas.htm


TRANSCRIÇÃO DA FITA CASSETE Nº 52, GRAVADA POR LILIA RIBEIRO 
 

 
Pai Antônio incorporado em Zélio de Moraes na Cabana de Pai Antônio, em Boca do Mato – Cachoeiras 

de Macacú – RJ (década de 1970) 
 

 
“Chegou, chegou, chegou com Deus. Chegou, chegou o Caboclo das 7 Encruzilhadas” 

 
 
Nota do autor: Zélio fala: 
 
Queridos irmãos, ao meu lado está o Caboclo das 7 Encruzilhadas para dizer a vocês que esta Umbanda tão 
querida de todos nós, fez ontem 63 anos. Que na Federação kardecista do Estado do Rio, presidida por José 
de Souza, conhecido por Zeca e rodeado de gente velha, homens de cabelos grisalhos, um enviado de Santo 
Agostinho me chamou para sentar a sua cabaceira, trazia uma ordem, fora jesuíta até aquele momento, 
chamava-se Gabriel Malagrida, daquele instante ele ia criar a lei da Umbanda, onde o Preto e o Caboclo 
poderiam se manifestar porque ele não estava de acordo com a Federação kardecista que não recebia Pretos 
nem Caboclos, pois, se no Brasil, o que existia no Brasil eram caboclos, eram nativos, se no Brasil, quem veio 
explorar o Brasil, trouxe para trabalhar, para engrandecer este país, eram os pretos da costa da África, como é 
que uma Federação Espírita não recebia caboclo nem preto? 
  
Então disse o Espírito: amanha na casa de meu aparelho na Rua Floriano Peixoto 30, será inaugurada uma 
Tenda Espírita com o nome de Nossa Senhora da Piedade e se chamará Tenda de Umbanda onde o Preto e o 
Caboclo pudessem trabalhar. Houve balburdia embora eles reconhecessem a mediunidade que eu trazia, mas 
eu era muito moço, pois eu tinha feito 17 anos e por doença fui levado a Federação porque os médicos não me 
davam jeito. 
 
Então este Espírito que nós chamamos, Chefe, o Caboclo das Sete Encruzilhadas, implantou na Federação, 
chamando aqueles senhores todos de cabelos grisalhos, senhores de responsabilidade para assistirem a 
sessão na rua Floriano Peixoto nº 30, e o presidente da Federação perguntou: e o irmão vai acreditar que lá 
tenha alguém amanhã? 
 
A resposta do Caboclo: “botarei no cume de cada montanha que circula Neves, uma trombeta tocando 
anunciando a existência de uma Tenda Espírita onde o Preto e o Caboclo pudessem trabalhar”. Foi a 15 de 
novembro de 1908. No dia 16 de novembro a nossa casa ficou cheia, e eu posso dizer aos meus irmãos, só fiz 
levado por este Espírito que é o nosso Guia porque eu não queria aceitar; eu estava sem saber, achando uma 
coisa extraordinária, eu ia assumir uma responsabilidade de ter uma Tenda Espírita, de receber um Guia para 
fazer que os outros doutores fossem lá a buscar a cura para seus entes queridos.  
 70 



Nota do autor: A partir daqui, incorporado, assume o Caboclo das Sete Encruzilhadas: 
 
Pois meu irmão, tudo isto fiz eu, o meu anunciar da Tenda foi tomar o meu aparelho e começar a produzir, a 
curar aqueles que estavam lá, o fosse por isso, ou fosse por aquilo, mas Deus que é sumamente 
misericordioso levou um cego e outras pessoas, como também paralíticos, na Tenda da Piedade, na minha 
frente, eu disse à vista de todos; se tem fé levanta e caminha, porque quando chegar perto de mim estará 
curado. 
  
Passaram-se os anos e tudo aquilo que eu disse, apelando para quem está presente de muitos anos que me 
acompanham, falando, pedindo e trazendo exemplos de Jesus quando passou na Terra, que foram ao seu 
encalço pedir harmonia para sua casa, a resposta foi esta: “Você feche os olhos para a casa de seus vizinhos, 
feche a boca para não murmurar com quem quer que seja, não julgues para não ser julgado, pense em Deus 
que a paz estará na sua casa”. É do Evangelho, e tomaram pelo ensinamento as minhas palavras e a Tenda 
começou a seguir o seu ritmo, aquilo que eu desejava. 
 
Passado alguns anos, já em 20 e poucos em 18 no fim da guerra, eu anunciava que camadas negras 
baixariam ao planeta terra, e que 69, 68 estes Espíritos já estariam encarnados em outros corpos e iriam trazer 
perturbações a este Planeta. A mulher perderia a honra e a vergonha, e o homem o caráter. Apelo para quem 
assistiu e está presente; não é verdade? 
 
No entretanto, a igreja, o Vaticano estava decrépito; eu sentia que os tempos se aproximavam e o papa não 
seria respeitado porque os bispos seriam os primeiros a não querer ouvir as ordens emanadas do Vaticano. 
Estão vendo o que está se passando; atualmente nós estamos sabendo o que se passa pelo mundo inteiro. Já 
o papa não se respeita; a palavra do papa, infelizmente, porque a religião seja ela qual for, desde que tenha 
como fundamento acreditar em Deus, acredito que seja uma religião boa. 
 
Desejar ao seu próximo aquilo que deseja para si, cumprir os mandamentos da lei de Deus é ser perfeito, e 
principalmente em qualquer religião, mas principalmente na religião Espírita, para que o médium seja um 
instrumento que possa ser tocado por qualquer professor de música que venha executar uma qualquer coisa, 
uma valsa, qualquer música enfim. 
  
Por isso meus irmãos, criei Sete Tendas na capital da república no Distrito Federal. A primeira foi criada e 
entregue a nossa irmã Gabriela; mais tarde, 2 anos ou 3 anos depois passei para José Meirelles que foi 
também, que era um deputado federal, que foi em busca de cura de sua filha, e a resposta do velho Pai 
Antônio: “Vai a tua casa, do último canteiro vai arrancar, mexer a terra e encontrar umas raízes, vai cozinhar 
estas raízes e dar a tua filha que ela estará curada”, era batata da angélica, porque não havia naquela ocasião 
flores; as batatas estavam somente debaixo da terra. Foi um esteio, foi um elo, foi um braço direito para me 
ajudar, para que esta Umbanda chegasse ao ponto que está chegando. 
  
Depois das Tendas criadas, criei a Tenda de Nossa Senhora da Guia, de Oxossi, criei a Tenda de Oxalá, a 
Tenda de Ogum. a Tenda de Xangô, a Tenda de Santa Barbara, enfim, criei Sete Tendas. Depois de elas 
funcionarem, depois de tirar os médiuns destas Tendas para que os médiuns pudessem trabalhar em outras 
Tendas, formadas estas Tendas, vamos criar a Federação de Umbanda no Brasil. Chamei Hidelfonso Monteiro, 
Maurício Marcos de Lisboa, Major Alfredo Marinho Ravache, hoje General, era major naquele tempo; enfim, 
botei cinco pessoas para fazer a Federação de Umbanda no Brasil. 
 
Criou-se a Federação, e ela começou; então a Federação kardecista veio embargando porque não podia ser 
Espírita, não podia ter o nome, enfim estas coisas do mundo, mas, a Federação de Umbanda, foi criada, está 
criada, está funcionando. Mais tarde a Tenda da Piedade continuou a trabalhar contando com a assistência 
deste aparelho que falo; continuou a produzir, a curar, porque a cura de loucos nestes 63 anos, trabalhando 
para uma casa de saúde, que os médicos nos procurava, iam a nossa casa, a casa do meu aparelho para 
pedir, para saber quais os loucos que tinham cura, dando os nomes e apontando, esse, esse, esse e esse tem 
cura, os outros não, porque esses são atuados por Espíritos e nós vamos afastar estes Espíritos e a maluquice 
passa.  
 
Veio então mais tarde a formação de um jornal de propaganda para a nossa Umbanda. Ai contamos com o 
secretário da Tenda, Luiz Marinho da Cunha, contamos com Leal de Souza e outros que eram fervorosamente 
Espíritas pelas coisas que ele sentia e pelas coisas que ele recebeu, das graças de Deus, transmitidas por nós 
a sua pessoa.  
 
E meus irmãos, a Umbanda continua; nasceu em 1908 na Federação kardecista de Niterói, está lá escrito, 
presidida por José de Souza que conheciam por Zeca que era chefe do Toc Toc, do arsenal da Marinha de 
Niterói; Antônio Simplício da Costa, Joaquim Santino Costa, José Tavares, enfim, uma quantidade que está 
tudo escrito e a Umbanda começou em 1908 na Federação kardecista de Niterói.  
 

 71 



Hoje, a Umbanda está em todos os Estados, porque médiuns daqui saíram para o Rio Grande porque não 
pude levar o meu aparelho lá, mas levei ao estado do Rio, levei a São Paulo onde criei 20 Tendas, em Minas, 
enfim, no Espírito Santo também têm, de curas que fez lá e foi necessário se fazer Tendas Espíritas da nossa 
Umbanda querida nestes Estados. 
  
A Umbanda tem progredido e vai progredir; é preciso haver sinceridade na Umbanda, sinceridade, este amor 
de irmão para irmão porque eu prevenia, sempre prevenia apelando para o General, hoje General e para 
companheiros que me acompanham a muitos anos; a vil moeda vai atrapalhar a Umbanda, médiuns que vão 
se vender e que serão mais tarde expulsos como Jesus expulsou os vendilhões do templo.  
 
O perigo do médium homem é a consulente mulher, do médium mulher, o consulente homem. E preciso estar 
sempre de prevenção porque os próprios obsessores, os próprios Espíritos que atacam as vossas casas fazem 
com que toque alguma coisa ao coração da mulher que fala com o pai de Terreiro, como faz atacar o coração 
do homem que fala a mãe de Terreiro. E é preciso ter muito cuidado, haver moral para que a Umbanda 
progrida e seja uma Umbanda de humildade, amor e caridade.  
 
É esta a nossa bandeira, e acreditem vocês meus irmãos, acreditem vocês, que neste momento me rodeiam 
diversos Espíritos que vem trabalhando na Umbanda do Brasil, porque havia necessidade, não veio por acaso 
não, eu trouxe uma ordem, uma missão, porque venho a muito tempo dizendo aquilo que ia acontecer, desde o 
terremoto de Lisboa em 1755 até este momento. E tudo que aquilo que eu dizia que ia acontecer acontecia. 
 
Pois bem, sejam humildes, tragam amor no coração, mas amor de irmão para irmão porque as vossas 
mediunidades ficarão muito mais limpas e puras, sutil a qualquer Espírito superior que possa baixar. Que os 
vossos aparelhos estejam sempre limpos, que os vossos instrumentos sejam sempre afinados com as virtudes 
que Jesus aplicou na Terra para que tenham boas comunicações, boas proteções, para todos aqueles que 
possam em busca de socorro nas nossas Casas de Umbanda, nas nossas Casas de Caridade em todo o 
Brasil. 
 
Meus irmãos, este aparelho está velho já com 80 anos a fazer, mas começou antes dos 18, se eu disser que 
eu o ajudei para que ele pudesse se casar, para que ele não pudesse andar dando cabeçadas, para que fosse 
um médium aproveitado como eu disse na Federação e está lá escrito. Fui procurar as mediunidades que ele 
tinha para fazer a nossa Umbanda no Brasil. E todos estes, a maior parte ou todos estes que trabalham na 
Umbanda se não passaram por esta Tenda, passaram por filhos saídos desta Tenda e criaram outros 
Terreiros. Das Sete Tendas criadas por mim no Distrito Federal, muitas Tendas têm saído para fazer a 
caridade ao seu semelhante, ao seu próximo.  
 
Tenho uma coisa a vos pedir, a lembrança que Jesus veio ao planeta Terra na humilde manjedoura não foi por 
acaso; não; foi porque o Pai assim quis, determinou, porque podia ter procurado a casa de um potentado 
daquela época, Deocleciano e outros, mas não, foi escolhida aquela que seria Mãe de Jesus, o Espírito que 
vinha traçar a humanidade em seus passos para ter saúde paz e felicidade. 
  
Aproveitando o nascimento de Jesus, a humildade que ele baixou neste Planeta na humilde manjedoura, que 
os Anjos que anunciaram a Maria que ela ia ser mãe sem ser esposa, os Anjos, a estrela que iluminou aquele 
presépio, aquele estábulo que levou os três reis magos a sua presença, sirva para vocês, iluminando os vossos 
Espíritos; o mal que tenham praticado, que Deus perdoe tudo aquilo que vocês tenham feito; que perdoe as 
maldades que possam terem sido pensadas, para que a paz possa reinar em vossos corações e nos vossos 
lares. Eu, meu irmão, como o menor Espírito que baixou nesta Terra, mas amigo de todos, numa concentração 
perfeita de Espíritos que me rodeiam neste momento, que eles sintam a necessidade de cada um e ao saírem 
deste Templo de Caridade, que vocês encontrem os caminhos abertos os vossos enfermos melhorados e 
curados e a saúde para sempre nas vossas matérias, com paz saúde e felicidade, com humildade amor e 
caridade, sou e serei sempre o humilde Caboclo das Sete Encruzilhadas. 
  
Dá um guardanapo pra limpar o nariz do cavalo 
 
Nota do autor: Aqui, Pai Antônio manifestou-se: 
 
- Sarava Capitão Major, como diz, hoje não é mais Capitão Major, não é meu filho? Não é visto meu fio? Como 
vai Lolinha ta bom meu fio? Que tempo o veio não vê ela.  
 
Nota do autor: Neste momento vários médiuns pedem a benção ao Pai Antônio. Para não confundir a fala das pessoas com 
o Guia Espiritual, o que Pai Antônio falar, colocaremos em itálico. 
 
- Deus lhe salva, meus fio. 
 
 

 72 



- Sete Encruzilhadas não falou; ele quis agradecer as fias do cavalo, mas cavalo, por duas veis cavalo queria 
interromper o que Sete Encruzilhadas falava e ele e Caboclo, como dize, vem tomando conta não é isso meu 
filho? Cavalo não queria falar, ficou com vergonha de falar dos fios deles como dize. Mas velho agradece a 
Zéria, a carneirinho tudo, não é isto meu filho? 
 
- Sarava a minha passarada toda como dizem, não é isso meu fio? 
 
- Não tem pássaro nesta mesa não meu fio? Tem? 
 
- Começou com pombinha branca né meu fio? É pássaro né meu fio? 
 
- Tem passarinho como dize. O que é que você diz meu fio não tem passarinho ai não meu fio? 
 
- Tem? 
  
Tem tico-tico 
 
- Tico-tico no fu... Tico-tico no fubá 
  
Tico-tico no fubá né não fio Tá meu fio? Tá bom. 
 
Sarava Portugal 
  
É o que meu filho? 
  
Microfone 
  
- Micofone? 
  
É pra ouvir ai o senhor, transmitir ai o seu verbo. 
  
- Ah, tá bom. Quero dizer:  
 
Nota do autor: Nesse momento, Pai Antônio puxa um ponto cantado: 
 

 
Tudo mundo que Umbanda 

Que, que, que Umbanda 
Mas, ninguém sabe o que é Umbanda 

Mas quer, quer, quer Umbanda 
Umbanda tem fundamento. 

Mas quer, quer, quer Umbanda 
 

 
- Sarava 
 
- Na minha tempo tomava marafo, hoje não pode beber de marafo, não é meu fio? Então da um bocadinho de 
água pro pai. 
 
- Deus lhe salva como diz.  
 
- Que assim seja. 
  
- Sarava os Tereiros como diz. 
 
- Você que representa Tereiro de Ogum. 
 
É a Tenda de Ogum. 
 
- Ocê sabe como Severino desenvolveu? 
 
Sei sim senhor, por diversas vezes ele tem conversado comigo.... 
 
- Ele era incrédulo, ele não acreditava em nada, aquelas pessoa que não acredita em nada não é meu fio? 
 
- É ver pra crer. 
 73 



- Então pediu pra levar um casal de pombos, e capitão Malé, capitão foi lá, como diz, Orixá foi fazer um 
trabalho, o sol tava bonito, ele diz vai chover, os pombos não podem se molha, solta os pombos, eles vão 
sentar aqui. O pombo sentou, Severino falou espiando, estava na beira do rio, grande. 
 
- Mas os pombos, foi perguntar quem trouxe, foi o Severino que comprou ali perto das barcas, como é que 
chama? Mercado. Não, quem trouxe fui eu, quem comprou fui eu, tava numa caixa e veio, o pombo foi pra lá. 
Agora vai chover e choveu mesmo, Severino foi ficando, meio espiando. 
 
- É isso tudo é engraçado mais ainda não vi nada de espiritismo; tá bom , vai ver. Passou a chuva, bateu 
palma, vem cá pombo, o pombo voltou, sentou-lhe no ombro, ele não acreditou ainda, mas será? Isto é o 
Espírito?  
 
- É. Então me dá uma pedra; apanhou uma pedra e disse, vamos se concentrar bem; pensa em Jesus. Ele 
pensou, deram-lhe uma pedrada na testa que ele ficou uns dias sem poder nem sair de casa com os olhos todo 
inchado, foram apanhar ele por água abaixo, enganchou numa pedra, Não pega ele, deixa ele enganchado na 
pedra, veio com Ogum, não é verdade meu filho? 
 
É, verdade sim. 
  
- Como dizer, teve que aprender, custou, mas aprendeu. 
  
- Deus lhe salve. 
  
- Está forte o Severino? 
 
Está bem sim, é que infelizmente nós só recebemos a comunicação hoje, eu não pude ir lá. 
 
- Você dá um abraço pra Severino ........................ Olha como tem dumba (Nota do autor – dumba: mulher), como 
dize, tem uma porção não é verdade? Olha como dize, como é que tu chama a criança? 
 
O nome? 
 
- É 
 
Pedro. 
 
- Pedro. É um nome de respeito meu filho, sabe disso? Quando a gente fala em Pedro a gente bate no chão, 
salva, salva São Pedro. São Pedro salva, não é isso meu fio? Não é mesmo? Capitão Major tá lembrando 
aquele pontinho né? 
  
- Não é pra você não. A gente puxava pra gente assim. 
 

 
Tatá na Aruanda 
Eu na calunga 

Olha quanta dumba 
de Zig zig zig  

Eu sem nenhuma 
 

 
- Sarava 
 
- Todo mundo diz que precisa de Zimbo como dizem não é meu fio? Zimbo (nota do autor – zimbo: dinheiro) sabe 
o que é meu fio? 
 
- E vem no Terreiro; meu pai eu tô sem dinheiro, não tem nenhum vintém.  
  
- Veio então puxava aquele pontinho, 
 

 
Tem vintém mamãezinha,  
não tem não minha cafio? 

Olha tia Maria como vem sambando,  
Olha tia Maria como vem gingando 

 
- Sarava 
 74 



- E assim nós vamos trabalhando na Umbanda meu fio, aqueles pontinhos antigos né meu fio, né? 
 
É daquele tempo o primeiro ponto que puxaram pra mim foi este, “Zig Zig e eu sem nenhuma”. 
 
- Puxaram pra você? Então você era danado por muié em meu fio? Hiiiiiiii... 
  
- Ele agora disse uma coisa que deve ter saído sem querer. 
 
- Que vale é que não tem ninguém escutando, nós tamo falano aqui nós dois só não é. 
  
- Pois é isso criança. Olha Pedro, que São Pedro te abençoa, que tá com ...................... 
 
Assim seja. 
 
- São Pedro te abençoa. Vamos ..................... 
 
Quero pedir uma coisa ao senhor. 
 
- Pode pedir, como diz, não sendo zimbo meu fio, veio não tem zimbo, mas... 
 
Quero pedir ao senhor que me dê bastante inspiração para poder realizar aquilo que realmente almejo realizar. 
Sou um filho da Tenda de São Jorge, iniciado, orientado com a força de Ogum, um médium, tipicamente um 
médium de corrente, médium que procura dentro da minha possibilidade de entendimento dar o máximo de 
beneficio para aqueles que precisam. Hoje eu fui, digamos assim empurrado para ajudar na União Espiritista 
de Umbanda, que é originaria da Federação Umbandista do Brasil, sob a inspiração do Caboclo das Sete 
Encruzilhadas. A nossa luta é muito grande, entendemos nós, que se naquela época o Caboclo iniciava uma 
nova etapa de trabalho mediúnico, me parece que na atualidade, a Umbanda, os médiuns da Umbanda, 
precisam muito da doutrina, muito do esclarecimento espiritual. Então eu queria pedir ao senhor, e a este grupo 
de Espíritos que já vem trabalhando a longos anos. Uma série de médiuns que desempenharam uma missão 
importante na espinha dorsal da Umbanda, que estes Espíritos possam nos ajudar, nos clarear nossa mente, e 
que nós tenhamos um equilíbrio de conduta de ação para que a espiritualidade possa nos ajudar a dizer aquilo 
que nós entendemos e achamos que seja certo. 
 
- Que assim seja. Vai ajudar como dize. Depois vocês têm ai como dize, como é que chama, véio conhecia o 
pai dele, pequenino, a mãe dele e o pai iam lá pra falar com véio, tá entendendo meu fio, mas ele era pequeno, 
cresceu, ficou grande e tal e quando foi também foi como diz, foi pra cadeira, como é, como deputado né meu 
fio; como umbandista né meu fio. Hoje é fio dele, não conheço; mas conheço o avô, o avó, conheço a 
parentada toda dele, conhecia muito o pai e a mãe de Áttila, e as tias todas não é Maria? 
  
- Leonor, Joaquim e aquela gente toda, não é isso, Oscar, tudo aquilo. De modo criança, passou por esse 
Terreiro muita gente. Hidelfonso que foi tesoureiro que trabalhou com veio, 18 ou 19 anos nesta casa, e o pai 
deste que canta, como é que chama meu fio, pai de Ciro Monteiro. 
  
- Depois véio mandou ele tomar côco, caroço de abacate e comer, você lembra, sabe quem é meu filho? Que 
criou uma porção de, uma porção de ..................., depois veio começou a esculhambar ele porque panhava as 
músicas que véio cantava e começou fazer negocio pra carnaval, pra tudo, isto não tá certo, como dize. 
  
Lamartine Babo 
 
- Eu disse: que isso seu magricela, então você vem pra cá fazer isso? Não, não faça não. Aquele negócio 
do............. ta compreendendo? 
 
- Mas tudo passou, ele já tá cá com nós do outro lado não é isso meu filho, engordou, ficou bom, depois como 
diz, chegou o tempo, passou mesmo não é meu fio? Pois é criança esse mundo é assim mesmo não é meu fio; 
ninguém sabe, e a mãe diz tô estudando, de onde vem, e você não sabe de onde vem e pra onde vai, senhor 
sabe Pedro? 
  
Não senhor. 
  
- Não sabe né meu fio? Tu não sabe o dia de amanhã né? Ninguém sabe né meu fio? Então vamos ter fé em 
Deus, não é isso, vamos ter fé em Jesus, vamos ter fé nos Santos, não é verdade meu fio? 
  
É verdade. 
  
- As igrejas pegaram os Santos, amarraram e botaram no canto da parede. Cavalo foi ver Nossa Senhora da 
Piedade lá em..., onde foi Maria? 
 75 



Taboraí. 
 
- Unaí não, outro 
  
Taboraí. 
 
- Taboraí; tá. Nossa Senhora da Piedade os Santos tudo amarrado com corda lá no canto cheio de poeira; 
cavalo ficou triste; as lágrimas corria; será possível que acabaram com os Santos; botaram só coisinhas no 
altar? Mas a vida é essa né?  
 
- Tem Preta-Velha, estas pretas tudo quer me beijar; não senhor, não pode beijar, não senhor, nem tem marafo 
nem coisa nenhuma, né meu filho? 
  
- Sete Encruzilhadas foi apanhar um Espírito que diz que era o mais feiticeiro que tinha ai na..., por perto, era 
veio, o ponto mesmo diz, muita gente não canta direito mas o canto mesmo é esse meu filho? 
  
- O senhor sabe o ponto de veio não sabe meu filho? 
  
Não. 
  
- Não sabe? 
  
- Pai Antônio da Quimbanda 
  
Ah sei perfeito. 
  
- Não é verdade meu filho? 
  
- Esse ponto tem 63 anos também, foi no dia que Sete Encruzilhadas falou, capitão foi depois uns 05 anos 
depois, 05 ou 06 né Maria? Um senhor Capitão Major se lembra, como é que chama, Tiro. 
  
Aristóteles. 
  
- Que tem Terreiro ai também, trabalhou muito aqui, foi um ................................, bom, aqui ele não leva 
dinheiro, mas,  a maior parte dos médiuns quer levar  vida com isto, vão trabalhar no espiritismo pra cobrar. 
Véio ai lava as mão, cada um faz o que bem entende né meu fio? Se tu plantar o bem vai colher o bem se 
plantar o mal não é isso meu filho? Não é verdade? 
   
É verdade. 
  
- Então como diz, deixa a coisa anda, vamo piar, Olha aqui, o Zéria, hoje é dia de Caboclo minha fia? 
  
Hoje é dia de Caboclo. 
 
- Híiiiiii, chama mestiço aqui meu fio? Tem tanto Preto aqui meu fio. Sete Encruzilhadas deve ta, mandou ele ... 
  
- Não posso deixar de chamar Sete Flechas; ele tá tomando conta da Tereza. Ta errado isso, eu tenho que 
chamar o Sete Flechas. 
  
- Perai; chamou os Caboclos todos, os que puderam que vieram com Sete Encruzilhadas não é isso os 
Pretos.......... 
 
- Sarava. 
  
- Olha aqui, capitão agora chegou no Terreiro, capitão veio tarde né capitão? Veio não ...................... 
  
O Pai Antônio, antes do senhor subir eu quero que veja o quadro aqui que eu mandei colocar na moldura; o 
senhor quer me cruzar por favor? 
 
- Véio agora tá cobrando; noutro tempo não cobrava mas agora tá cobrando. Tô agora no zimbo como diz né 
  
Quantos beijos o senhor quer pra cobrar, 1 dúzia? 
  
- Tu tem dente ou tá sem dente; se tá sem dente véio não gosta... 
 
Nota do autor: Aqui, Pai Antônio juntamente com os médiuns puxam um ponto cantado 

 76 



 
É lá na Jurema; 

Que o Caboclo luta; 
E vence demanda; 

Com Oxossi seu rei; 
Com o arco e a flecha; 
E o canto de guerra; 

Atira-se a luta; 
E sai vencedor; 

De joelhos em terra; 
O Chefe da tribo; 

Agradece a vitória; 
A Jesus Redentor. 

 
 
- Então o que que tá fazendo, tô fazendo uma mironga aqui meu fio 
 
Nota do autor: Aqui, Pai Antônio juntamente com os médiuns puxam dois pontos cantados: 
 
 

Eles são três Caboclos; 
Caboclos do Jacutá; 

Eles giram noite e dia; 
Para os filhos de Oxalá; 

Sete com mais sete; 
Com mais sete, vinte e um; 

Salvando os três sete; 
Todos três de um a um; 
Sete Montanhas gira; 

Quando a noite vai chegar; 
Seu irmão Sete Lagoas; 

Quando o dia clarear; 
E ao romper da aurora; 

Até alta madrugada; 
Gira o Caboclo; 

Das Sete Encruzilhadas. 
 

 
 
 
 

Quando nas matas se ouve um canto; 
Da passarada em bando a cantar; 

Uma Cabocla nas margens do rio em prantos; 
A proteção de Oxum foi rogar; 

Com sua fé na Rainha das águas; 
E a proteção da falange do mar; 
O rio fica com todas as mágoas; 

Salve Oxum, salve a Mãe Yemanjá. 
 

 
- Vocês cantaram ponto né meu filho? Aquele magro tirou dessa curimba e fez uma negócio; fez uns canto ai, 
como é que chama ele. Lamastine né meu filho? Fez uma música com isso né, essas toadas. 
 
Lamartine Babo 
 
- Ai véio escuiambou ele; não pode fazer estas coisas não. 
 
Nota do autor: Aqui, Pai Antônio juntamente com os médiuns puxam alguns pontos cantados: 
 
 

Ogum, que abalou as estrelas; 
Que abalou as areias; 

E as ondas do mar, Ogum; 
Ogum, a hora é boa; 

Abre os meus caminhos; 
Firma esse congá, Ogum. 

 

 
Dê deloucau; 

Dê deloucau auê; 
Xangô, olha Ogum de o dé; 

Olha Ogum de lê Xangô; 
Olha Ogum de o dé; 

Olha Ogum de lê. 
 

 
 

De quando em quando; 
Quando eu venho de Aruanda; 

Trazendo Umbanda; 
Pra salvar filhos de fé; 

Ô marinheiro olhas as costas do mar; 
Ô Japonês, ô Japonês; 
Olha as costas do mar; 
Egum, Egum, Egum; 

 
 77 



 
É Timbiri; 

Egum lá nas ondas do Oriente, ia; 
Mas quando Zambi; 
Vem de Aruanda, ia; 

Para salvar os filhos de Umbanda, ia; 
Sou marinheiro; 

Eu sou marinheiro; 
Sou marinheiro, sou marinheiro; 

E navego nas ondas do mar. 
 

 
Nota do autor: Nesse trecho, outro guia espiritual falou através de uma médium: 

 
Estes filhos de marola pede... 
 
Na paz de Zambi, por maior que seja a tempestade, estes filhos pode sempre se salvar. 
 
Que as embarcações gloriosas pode entrar sempre aí, sempre no porto pra salvar estes filhos de fé.  
 
Nota do autor: Pai Antônio canta seu ponto de subida: 
 

 
Fica com Deus que eu vai embora; 
Benção de Deus pra todos filhos. 

 
 
Nota do autor: Após, são cantados alguns pontos, encerrando a fita. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 78 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

 
APRESENTAREMOS A PARTIR DAQUI ALGUMAS 

REPORTAGENS, ALGUNS DOCUMENTOS, 
OPINIÕES, COMISSÕES, FOTOS, ETC., 

HISTÓRICOS SOBRE A UMBANDA. 
 

GRANDES PARTES DESTES DOCUMENTOS 
ESTARÃO DISPOSTOS JUNTAMENTE COM ESTE 
LIVRO, NO ÍCONE: “DOCUMENTOS HISTÓRICOS 

SOBRE A UMBANDA”. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 79 



PRIMEIRO RELATO ESCRITO SOBRE A TENDA ESPÍRITA NOSSA 
SENHORA DA PIEDADE 

 
Leal de Souza, espírita fervoroso, em suas andanças pela cidade do Rio de Janeiro em pesquisas nos Centros 
Espíritas existentes, chegou a Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade. Cremos que foi após essa 
reportagem, que Leal de Souza se interessou e se converteu para a Linha Branca de Umbanda e Demanda. 
 

 
 

 
 
Transcreveremos a reportagem: 
 
... Há poucos dias, na vizinha cidade de Niterói, uma linda moça, na flor da idade, cheia de sonhos azuis e 
ilusões douradas, adoeceu de enfermidade misteriosa. Foram chamados bons médicos e a enferma não 
melhorou. Antes, piorou. Novos doutores foram consultados, porém a donzela, agravando-se rapidamente o 
seu estado, foi julgada sem salvação.  
 
Em desespero, seu pai, um comerciante abastadíssimo, ouviu os conselhos de um amigo e solicitou os 
socorros ao Centro Espírita Nossa Senhora da Piedade, onde se manifestam Espíritos de Caboclos, mas, 
acabara de pedir tais auxílios, quando recebeu a noticia do desenlace fatal: sua filha falecera às 5 horas da 
tarde. Voltou o pai em pranto, para o seu lar abalado. Veio um médico, examinou a moça e lavrou o atestado 
de óbito. Lavou-se e vestiu-se o corpo. Foi colocado, sob flores, na mesa mortuária, entre velas bruxuleantes. 
Um sacerdote fez a encomendação.  
 
Às 8 horas da noite, ao iniciar a sua sessão, o Centro Espírita Nossa Senhora da Piedade, não tendo sido 
avisado do falecimento, fez uma prece pela saúde da moça já morta.  
 
Manifestando-se o Espírito do Guia e protetor do centro, disse: “Um grave perigo ameaça a pessoa por quem 
orais. Continue as vossas preces com fervor e sem interrupção, até que eu volte, pois vou sair para socorrê-la”. 
Os Espíritas do Centro Nossa Senhora da Piedade, orando com fervor, esperaram cerca de duas horas, e, ao 
termo delas, manifestando-se de novo, o Espírito de seu Guia disse-lhes: “Está salva a moça”. Espíritos maus, 
convocados por motivo de ordem pessoal, haviam envolvido a jovem em fluidos venenosos, que a estavam 
matando. Não se quebrara, porém, o fio que liga o Espírito ao corpo. 
 
Às 8 horas da noite, terminou o narrador, a moça continuava na mesa funerária, com todos os sinais de morte. 
Às 9 horas, uma demonstração de vida animou-lhe a face e, percebendo-a, seu padrinho preveniu seu pai. 
Retirada da câmara mortuária e reposta em seu leito, à moça reabriu os olhos, e, momentos após, erguia-se 
curada, completamente boa. Os Espíritos dos Caboclos, em combate travado nos espaços, tinham vencido os 
Espíritos maus... 
 
(Leal de Souza – jornal “A Noite” – Da Cruzada Espírita – Terça-Feira, 15 de Janeiro de 1924) 
 

 80 



 
 

 
 

 
 
Transcreveremos a reportagem: 
 
Atravessando em procura do arrabalde das Neves, a cidade de Niterói, perguntávamos, no bonde, a quanto 
passageiro ficava ao alcance de nossa voz:  
 
- Conhece, por ventura, nas Neves, a farmácia do Sr. Zélio? 
 
- Não. 
 
- E o Centro Espírita Nossa Senhora da Piedade? 
 

 81 



Quase ao termo da viagem, porém, ouvimos formulada pelo Sr. Eurico Costa, a dupla resposta afirmativa, e, 
em companhia desse gentil cavalheiro, cujo destino, nessa noite, era o nosso, fomos, primeiro, à farmácia do 
presidente daquele Centro, e, em seguida, com o farmacêutico, à sede da associação procurada.  
 
Varando, por um corredor, filas compactas de gente, conseguimos aproximarmo-nos da mesa mediúnica, 
ocupando uma cadeira, à esquerda do presidente, ao lado de uma senhorita que vigiava os médiuns, pronta a 
socorrê-los, ou auxiliá-los, em caso de transe violento. 
 
Não conhecíamos uma só das pessoas presentes, e a nossa entrada não foi vista pelo diretor da reunião, Dr. 
José Meirelles, que, no momento, de olhos fechados, fazia uma prece. 
 
Apenas ocupamos o lugar designado pelo nosso condutor, ao findar a oração do dirigente, a senhorita Zaira 
Heintze, num grande pulo, e em transe, tentou levantar-se e sair, mas os seus movimentos eram desordenados 
e incoerentes. Auxiliou-a, a senhorita de vigia, e a médium, atirando a cabeça para trás, sacudia, como um 
penacho, os cabelos cortados, e batia com as mãos sobre a mesa, e, a babar-se, continuou a bater com as 
mãos. Nessa incômoda posição permaneceu por mais de meia-hora, discutindo, por vezes, com o Sr. 
Meirelles. As suas frases, porém, não passavam de repetições pejorativas ou raivosas das do diretor. 
 
- És um Espírito infeliz! 
 
- Qual infeliz, seu hipócrita. 
 
Em meio desse combate, entrou em transe o Sr. Zélio de Moraes e, saudado como sendo o Caboclo das Sete 
Encruzilhadas, chefe espiritual do famoso Centro, fez, em linguagem enérgica, uma vibrante exortação, 
suplicando e ordenando a intensificação da fé.  
 
O médium, nesse transe, parecia dividido, em seu corpo, em duas partes, pela desconexão de seus 
movimentos. Tinha ereto e firme o busto, alçada a cabeça, o rosto torneado em desenho vigoroso, os braços 
agitados em gestos apropriados às expressões de seus lábios, mas da cintura pra baixo, um temor convulsivo, 
abalando-o, fazia-lhe bater com os pés nas tábuas do chão, produzindo um rumor apressado de caixa de 
guerra em célere ruflo. 
 
Surpreendendo o Dr. Meirelles, o médium pediu parar apertar-nos a mão, e, sob olhar espantado da 
assistência, acercando-nos o Sr. Zélio, ouvimos: 
 
- Pode dizer que apertou a mão de um Espírito. A minha esquerda, está uma irmã que entrou aqui como 
tuberculosa e à minha direita um irmão vindo do hospício. Curou-os, aos dois, Nossa Senhora da Piedade. 
Pode ouvi-los. Junto ao senhor, naquele canto, está o Espírito de uma senhora, que diz ser sua mãe. 
 
- Deve ser engano. Nossa mãe, graças a Deus, vive e goza saúde. Era a terceira vez que, numa Sessão 
Espírita, médiuns em transe acusavam a presença, a nosso lado, de uma senhora que afirmavam eles, dizia 
ser nossa mãe. O “Caboclo das Sete Encruzilhadas”, porém, bradou: 
 
- Quem é então? Tem de falar! Há de incorporar e dizer quem é. Despertou-se então o Sr. Zélio de Moraes e o 
Dr. Meirelles recomeçou o seu esquisito debate com a senhorita Zaira. Ao fim de minutos, caíram em transe 
simultâneo aquele médium e uma moça clara, de bom corpo, vestida com elegância. Esta saltou com fúria e 
tombou de flanco, batendo rijamente a cabeça no solo, onde, por momentos, ficou estendida. Tornaram-se 
mais bruscos, então, os movimentos da senhorita Zaira. 
 
Iniciando, com calma, a conversa com o Sr. Meirelles, o médium Zélio, entrou, depois, a queixar-se de 
violências que lhe estavam fazendo dizia, Caboclos e Pretos invisíveis para nós, e, acendendo-se em cólera 
contra a nossa pessoa, chamando-nos “careca”, disse que,  com os seus companheiros ali incorporados as 
duas médiuns, anda a seguir-nos, com o intuito de prejudicar o nosso serviço e a nossa vida, desde que 
fizemos, nesta reportagem, uma injustiça ao Centro da rua Laura de Araujo. O Dr. Meirelles, começando a 
compreender quem éramos, convidou a entidade presente a definir a injustiça por nós praticada. A resposta foi 
que havíamos dito que, naquele Centro, o trabalho Espírita é remunerado. 
 
- Mas é ou não verdade? 
 
- Não é! 
 
Arriscamos, então uma frase em nossa defesa, contestando-nos o médium: 
 
- Ninguém é obrigado a dar. Dá quem quer. 
 
- Foi o que noticiamos. 
 82 



- Mas não devia ter noticiado! Objetou o médium. 
 
- Por quê? O jornalista não cometeu uma injustiça. Disse uma verdade. 
 
- Mas essa verdade prejudicou o Centro fazendo com que muita gente o abandonasse. 
 
A moça clara, de pé, debatia-se em fúria, segura, pelos braços, por dois cavalheiros e a senhorita Zaira 
protestava: 
 
- O Encruzilhada não é aquele que esteve ali. Sou eu! 
 
O médium em transe, dirigindo-se ao diretor dos trabalhos, considerava: 
 
- Você acha que o espiritismo não pode ser pago. Mas quem não tem emprego, como é que há de fazer 
espiritismo? 
 
E, continuando, desenvolveu, em favor do Centro da Rua Laura de Araujo, argumentos semelhantes aos que 
ouvimos, no Centro José de Araújo, à rua Dr. Bulhões, formulado por um dos dirigentes daquela associação. 
Dirigiu-se, em seguida, às duas moças, chamando-as, respectivamente, João e Eduardo. Acalmou-se a 
senhorita Zaira, e a outra, a clara, escapando-se dos braços que a amparavam, caiu sentada na cadeira. 
 
- Bem. Vou-me embora! Vamos, João! 
 
Vamos, Eduardo! Convidou o Sr. Zélio. 
 
Ergueram-se as duas moças, mas o Dr. Meirelles declarou: 
 
- É inútil! Não saireis daqui em estado de perseguir alguém. Escutai-me, e proferiu uma prece comovedora. 
 
- Sou Sofia, disse o Sr. Zélio. Se for para nosso bem, iremos. Se formos enganados, pagarás. Vamos, João. 
Vamos Eduardo. 
 
Despertaram-se, então, os três médiuns. Pediu concentração o diretor, e o Sr. Zélio, novamente em transe, 
curvado, numa linguagem deturpada, dizendo ser Pai Antônio, tomou as mãos de um enfermo, e, 
acompanhado pelos presentes, começou a cantar: 
 

“Dá licença Pai Antônio que eu não vim lhe visitar; 
Eu estou muito doente, vim prá você me curar. 

 
Findo esse ato, e depois de um transe quase mudo da senhorita Severina de Souza, havendo o Guia, como se 
disse, mandado que se realizasse um trabalho especial em benefício de um louco fugido do hospício e ali 
presente, declarou-se encerrada a sessão. Retirando-se a assistência, foram afastados os bancos da sala e 
iniciados os preparativos para o trabalho especial.  
 
Só ficaram no recinto os médiuns, o louco, três homens que o acompanhavam e nós. 
 
Uma senhorita, com um defumador fumegante, percorreu a sala, envolvendo cada pessoa em ondas de 
fumaça aromática, e a cantar, acompanhada pelos circunstantes, uma canção cujo estribilho era: “Quem está 
de ronda é S. Jorge, S. Jorge é que está de guarda!” 
 
Entregou o defumador a um cavalheiro, que saiu para fora a agitá-lo, caminhou em duas direções e, voltando 
fechou a porta. 
 
O Sr. Zélio, assumindo a direção do trabalho, ocupou, ao lado de seu pai, perto da parede, a cabeceira da 
mesa, ficando um médium. Por detrás do enfermo, “fechando a concentração”, sentaram-se o Dr. Meirelles e 
uma senhorita, e, formando a terceira fila, os três companheiros do doente, ladeavam a mesa as médiuns 
Severina de Souza e Maria Isabel Morse, enfrentando a senhorita Zaira e a elegante moça clara. A jovem que 
empunhara o defumador e nós que ocupamos lugares à esquerda da mesa.  
 
Falando ao louco da mesa, disse o Sr. Zélio:- Vamos fazer um trabalho para o senhor ficar bom. Pense em 
Deus. Como o senhor não pode fazer uma idéia de Deus, veja se consegue reproduzir na mente a imagem de 
Jesus. 
 
Fez, com fervor, três orações; a Deus, a Nossa Senhora da Piedade, e ao Caboclo das Sete Encruzilhadas, e, 
convidando para começar, cantou, acompanhado pelos demais: “Santo Antônio é ouro fino, arreia a bandeira e 
vamos começar! “ 
 83 



O canto, monótono, melancólico, desdobrando-se em toada embaladora parecia acariciar as almas. Não 
faltava majestade ao ambiente. O louco, de súbito, rompeu numa cantoria de sons inarticulados, e entraram em 
transe, atuadas, – disseram-nos, por protetores, as médiuns Isabel e Zaira. Esta informou, então, ao Sr. Zélio 
que, no momento, duas entidades agiam sobre o doente. 
 
- Deixa o aparelho e faz incorporar em um deles. Mando o outro para outra máquina. Conto contigo. 
 
Instantaneamente, recobrou-se e caiu em novo transe a senhorita Zaira. Sacudindo-se, a vociferar, quis deixar 
a cadeira, mas foi dominada pela senhorita de vigia. Ao mesmo tempo, dando uma ruidosa gargalhada, a moça 
clara, num pulo, atirava-se de costas no solo, enquanto o louco, serenando a face, emudecida. 
 
Entraram em discussão a senhorita Zaira, que dizia haver sido “o padre Alfredo, vigário do Meyer”, e o Sr. 
Zélio. Sustentava aquela que perseguir alguém e encaminhá-lo, pelo sofrimento, para o progresso espiritual; e 
sofria ardente contestação de parte do último. De pronto abriu o presidente “novo ponto” cantando o coro 
“Santo Antônio é Santo maior”.  
 
Erguendo-se a pouco e pouco do chão, a moça clara ocupou a cadeira, e, olhos fechados, encarando Zaira, 
acusou:- Mentiste! Nunca praticaste a caridade! Não te acompanho mais! Tu me arrastaste! 
 
Falando aos protetores, pediu ao Sr. Zélio que levassem aqueles irmãos, “para o raio de luz” e o cântico 
entoado pelo coro reproduzia aos nossos ouvidos uma canção da Macumba. 
 
Sobre esse coro, cantando a meia voz, em tom arrastado, pairou, por alguns momentos, grave, em tom forte, 
vibrando, um canto que saia dos lábios de Zaira, e começava:  
 
“Oremos. Glória in excelsis Déo!” 
 
Variou, ainda uma vez, o coro, a senhorita Zaira gritou que iria, mas voltaria; a moça clara, em gemidos 
lamentosos, implorou perdão, e, as duas, quase tombando, saíram de transe, enquanto todos bradavam: – 
Viva Deus. 
 
Mas, sem demora, encurvaram-se em novo transe as duas médiuns. Ambas são moças muito gentis, mas, de 
face subitamente deformadas, com os maxilares avançando, ficaram quase horríveis.  
 
Caminhando dobradas em passos arrastados, com a cabeça abatida na linha dos joelhos, percorreram a sala e 
fizeram passes no louco. 
 
Zaira, que descalçara os pés, e, por estar em transe, não havia, em estado consciente, assistido na primeira 
sessão, ao caso mediúnico relativo à Rua Laura de Araujo, agora, na segunda, conversando conosco, fazia 
referências aos três Espíritos então reputados presentes. 
 
Tornadas as duas médiuns ao estado de vigília, o Sr. Zélio perguntou ao louco se estava melhor. 
 
- Estou bem, respondeu ele serenamente. 
 
- Bem. Vamos encerrar, disse o presidente, e o coro rompeu: 
 

“Santo Antônio é ouro fino, suspende a bandeira, vamos encerrar”. 
 
(Texto de Leal de Souza – Jornal: “A Noite” – Quarta-Feira, 7 de Maio de 1924 – Ano XIV – nº 4.470) 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 84 



 

 
 

 

 

 
 

 

 

 
 

 85 



REPORTAGEM DE LILIA RIBEIRO SOBRE A FUNDAÇÃO DA UMBANDA – 
1971 

 

 
Zélio de Moraes encabeçando a Mesa de Trabalho na Tenda Espírita Nossa Senhor da Piedade, em 

reunião comemorativa 
 

Em fins de 1908, uma família tradicional de Neves (Niterói), Estado do Rio, foi surpreendida por uma ocorrência 
que tomou aspecto sobrenatural: o jovem Zélio Fernandino, que acometido de estranha paralisia, que os 
médicos não conseguiam debelar, e de cujas causas não tinham feito diagnóstico seguro, certo dia ergueu-se 
no leito e declarou: “amanhã estarei curado”. No dia seguinte, levantou-se normalmente e começou a andar, 
como se nada, antes, lhe houvesse tolhido os movimentos. Contava com 17 anos, e destinava-se à carreira 
militar, à Marinha, a exemplo dos irmãos mais velhos. 
 
A medicina não soube explicar o que acontecera. Os tios, sacerdotes católicos, colhidos de surpresa, nada 
esclareciam. Um amigo da família sugeriu, então, uma visitação à Federação Espírita de Niterói, presidida, na 
época, por José de Souza. No dia 15 de novembro, o jovem Zélio foi convidado a participar da sessão que ali 
se realizava. O dirigente dos trabalhos determinou que ocupasse um lugar à mesa. Iniciou-se a sessão; tomado 
de uma força estranha e superior à sua vontade, contrariando as normas que impediam o afastamento de 
qualquer dos componentes da Mesa, o jovem levantou-se, dizendo: “aqui está faltando uma flor”; saiu da sala; 
voltou logo depois, trazendo uma flor, que depositou no centro da mesa.  
 
Essa atitude insólita causou quase um tumulto. Restabelecida a “corrente”, manifestaram-se Espíritos que se 
diziam de pretos escravos e de índios.  
 
Foram convidados a se retirarem, advertidos do seu estado de atraso espiritual. Novamente uma força 
estranha dominou o jovem Zélio e ele falou, sem saber o que dizia. Ouvia, apenas, a sua própria voz perguntar 
o motivo que levava os dirigentes dos trabalhos a não aceitarem a comunicação desses Espíritos e porque 
eram considerados atrasados apenas pela diferença de cor e de classe social que revelavam. 
 
Seguiu-se um dialogo acalorado, em que os responsáveis pela mesa procuravam doutrinar e afastar o Espírito 
desconhecido que se manifestava e mantinha argumentação segura. 
 

 86 



Um dos médiuns videntes perguntou, afinal: 
 
- Porque o irmão fala nesses termos, pretendendo que seja aceita, por esta Mesa, a manifestação de Espíritos 
que, pelo grau de cultura que tiveram, quando encarnados, são claramente atrasados? Porque fala deste 
modo, se estou vendo que me dirijo, neste momento, a um jesuíta e sua veste branca reflete uma aura de luz? 
E qual é o seu nome, irmão? 
 
- Se julgam atrasados os Espíritos de pretos e de índios, devo dizer que amanhã, em casa deste aparelho, 
darei inicio a um culto em que esses pretos e esses índios poderão dar a sua mensagem e, assim, cumprir a 
missão que o plano espiritual lhes confiou. Será uma religião que falará aos humildes, simbolizando a 
igualdade que deve existir entre todos os irmãos, encarnados e desencarnados. E se querem saber o meu 
nome, que seja este: Caboclo das Sete Encruzilhadas, porque não haverá caminhos fechados para mim. 
 
- Julga o irmão que alguém irá assistir ao seu culto? – Perguntou, com certa ironia, o médium vidente. 
 
- Cada colina de Niterói atuará como porta voz, anunciando o culto que amanhã se iniciará. 
 
16 de Novembro de 1908 
 
Zélio de Moraes, hoje com 83 anos de idade, na tranqüilidade do sítio em que reside, em Cachoeiras de 
Macacú, relata-nos o que ocorreu no dia seguinte, 16 de novembro de 1908. 
 
“Minha família estava apavorada. Eu mesmo não sabia explicar o que se passava comigo. Surpreendi-me 
haver dialogado  com aqueles austeros senhores de cabeça branca, em volta de uma mesa onde se praticava 
um trabalho, para mim desconhecido. Como poderia, aos 17 anos, organizar um culto? No entanto, eu mesmo 
falara, sem saber o que dizia e porque dizia. Realmente, tivera uma sensação estranha: uma força superior que 
me impelia a fazer e a dizer o que nem sequer passara pelo meu pensamento. 
 
E no dia seguinte, em casa de minha família, na Rua Floriano Peixoto, 30, em Neves, ao se aproximar a hora 
marcada – 20 horas – já se reuniam os membros da Federação Espírita, seguramente para comprovar a 
veracidade do que fora declarado na véspera, os parentes mais chegados, os vizinhos e, do lado de fora, 
grande numero de desconhecidos. 
 
Às 20 horas, manifestou-se o Caboclo das Sete Encruzilhadas. Declarou que se iniciava, naquele momento, 
um novo culto em que os Espíritos dos velhos africanos, que haviam servido como escravos e que, 
desencarnados, não encontravam campo de ação nos remanescentes das seitas negras, já deturpadas e 
dirigidas apenas para trabalhos de feitiçaria, e os índios nativos da nossa terra, poderiam trabalhar em 
benefício dos seus irmãos encarnados, qualquer que fosse a cor, a raça, o credo e a condição social. A prática 
da caridade, no sentido do amor fraterno, seria a característica principal desse culto, que teria por base o 
Evangelho de Jesus, e como Mestre Supremo o Cristo. 
 
O Caboclo estabeleceu as normas em que se processaria o culto: Sessões – assim se chamariam os períodos 
de trabalho espiritual – diários, das 20 às 22 horas; os participantes estariam uniformizados de branco e o 
atendimento seria gratuito. 
 
Deu, também, o nome desse movimento religioso que se iniciava: disse primeiro: “Allabanda”, mas, 
considerando que não soava bem a sua vibratória, substituiu-o por Aumbanda, ou seja, Umbanda, palavra de 
origem sânscrita, que se pode traduzir por: “Deus ao nosso lado” ou “o lado de Deus”. 
 
Sobre isso, reportamo-nos a uma observação de Ramatis, no livro “Missão do Espiritismo”, referindo-se a 
Umbanda: 
 
A palavra AUM é de alta significação espiritual, consagrada pelo Mestres: BANDHÂ, em sua expressão mística 
iniciática, significa movimento incessante, força centrípeta emanada do Criador.  
 
A palavra AUM-BANDHÂ, pronunciada na forma de um mantra, aproxima-se melhor da sonorização Ombanda, 
sendo ajustada à doutrina de Umbanda, praticada no Brasil.” E adiante: 
 
Os africanos praticavam a magia indistintamente... Em face dos costumes da civilização, é inexeqüível a 
prática da Umbanda nos moldes e ritualismo genuíno africano...  
 
Acontece que antes dessa denominação de Umbanda, os ritos e intercâmbios mediúnicos eram somente 
conhecidos como Candomblé ou Macumba, sob o domínio completo do africano versado na magia grosseira. 
Voltemos ao relato de Zélio: 
 

 87 



A casa de trabalhos espirituais, que no momento se fundava, recebeu o nome de Nossa Senhora da Piedade, 
porque assim como Maria acolhe nos braços o Filho, também seriam acolhidos, como filhos, todos os que 
necessitassem de ajuda ou de conforto. 
 
Ditadas as bases de culto, após responder, em latim e em alemão, às perguntas dos sacerdotes ali presentes, 
o Caboclo das Sete Encruzilhadas passou à parte prática dos trabalhos, curando enfermos, fazendo andar 
aleijados. Antes do término da sessão, manifestou-se um Preto-Velho, Pai Antônio, que vinha completar as 
curas. 
 
Nos dias seguintes, verdadeira romaria formara-se na Rua Floriano Peixoto. Enfermos, cegos, paralíticos 
vinham buscar a cura e ali a encontravam, em nome de Jesus. Médiuns, cuja manifestação mediúnica 
considerada loucura, deixaram os sanatórios e deram provas de suas qualidades excepcionais. 
 
Este posso curar; aquele só a medicina 
 
Cinco anos mais tarde, o Caboclo trouxe uma entidade originária da Malásia, que se identificou como Orixá 
Malett e especializou-se no combate à magia negra e na cura de obsedados. Testemunhas que presenciaram 
o fato, contam que alguns médicos dos sanatórios do Estado do Rio mandavam a relação dos seus doentes e 
o Orixá Mallet apontava os que eram portadores de perturbações psíquicas.  
 
- “Estes eu vou curar” – e os acolhia na residência do médium. 
 
Os outros eram realmente enfermos mentais; a cura competia à medicina. 
 
João Severino Ramos, umbandista conhecido em todo o Brasil, desencarnado em fins do ano passado, 
relatava as maravilhas a que lhe foi dado assistir, às margens do Rio Macacú, para onde o Orixá Mallet 
conduzia os médiuns e onde alguns incrédulos se tornaram fiéis seguidores da doutrina do Caboclo das Sete 
Encruzilhadas. 
 
Contava ele que certo dia – isso há mais de 40 anos – resolveu assistir aos trabalhos. O Orixá Mallet pedira 
que lhe levassem dois pombos. Assim que chegaram ao local, mandou que abrissem a gaiola e as aves 
voaram para uma árvore. 
 
- Agora, virão pousar no meu ombro – disse o Orixá, através do seu médium Zélio. 
 
E assim aconteceu. 
 
- Podem voltar para a árvore – ordenou ele, pouco depois. 
 
E os pombos voaram para a árvore. 
 
A experiência foi repetida mais uma vez. Embora as aves fossem adquiridas no caminho, sem nenhuma 
possibilidade de serem ensinadas; Severino se mostrava incrédulo. 
 
O Orixá Mallet preveniu que se abrigassem, porque iria chover. No céu límpido, a chuva não demorou a cair. E 
assim que a entidade falou: “Vai fazer sol”, o sol voltou a brilhar. 
 
Ainda assim, Severino permaneceu em dúvida. Tratava-se, de certo, de magia, sem nenhuma influência 
espiritual. Pediu uma prova decisiva. O Orixá Mallet não se fez de rogado. Apanhando uma pedra, jogou-a na 
testa do descrente. João Severino caiu no rio; os seus companheiros correram para o socorrer, temerosos de 
que a correnteza o levasse. 
 
- Não se movam – ordenou o Orixá Mallet – Ele voltará sozinho. 
 
Minutos depois, Severino transpôs a margem do rio. Estava transfigurado. Através dele se manifestava, pela 
primeira vez, uma entidade que daria, depois, o nome de Timbiri e se tornou o Guia Espiritual da Tenda São 
Jorge, fundada em 1935. 
 
A Doutrina 
 
Se a parte prática dos trabalhos maravilhava a todos e as curas de obsedados se repetiam diariamente, a parte 
doutrinária do culto era estudada em reuniões, às quintas-feiras, na residência de Zélio. O Caboclo explicava a 
sua doutrina de amor, de fraternidade.  
 

 88 



Lembrava as passagens principais do Evangelho; recomendava o procedimento correto na vida material; o 
cuidado indispensável com a saúde; um conceito de moral elevado e o “daí de graça o que de graça 
recebestes”.  
 
Dizia ele: são três os perigos que mais ameaçam o médium: a vaidade; a consulente mulher para o médium 
homem e vice-versa; e o dinheiro, a “vil moeda”, que leva o homem a perder o caráter e o médium, que 
mercantilizar a sua missão, a faltar aos compromissos com o mundo superior. 
 
Embora não seguindo a carreira militar a que se destinava, pois sua missão mediúnica não o permitiu, Zélio 
trabalhava para o sustento de sua família. Nunca fez profissão da mediunidade e diversas vezes contribuiu 
financeiramente para manter os templos que o Caboclo das Sete Encruzilhadas fundava. 
 
O ritual preconizado pelo Caboclo das Sete Encruzilhadas excluiu tudo que de supérfluo nos legaram as seitas 
africanas. 
 
O culto, cuja prática seria denominada “sessão”, se realizaria à noite, das 20 às 22 horas, para atendimento 
público, com passes e recuperação de obsedados.  
 
O uniforme a ser usado pelos médiuns seria todo branco, de tecido simples.  
 
Não se permitiria retribuição financeira pelo atendimento ou pelos trabalhos realizados.  
 
Os cânticos não seriam acompanhados de atabaques nem de palmas ritmadas. 
 
As guias usadas são apenas as que determinam a entidade que se manifesta. Não é a quantidade de guias 
que dá força ao médium. 
 
Os banhos de ervas, os Amacis, as concentrações nos ambientes da Natureza – ao lado do ensinamento 
doutrinário, na base do Evangelho – constituem principais elementos de preparação do médium.  
 
E são severos os testes que levam a considerar o médium apto a cumprir a sua missão mediúnica. 
 
A herdeira espiritual de Zélio 
 
Após 55 anos de atividades à frente da Tenda da Piedade, Zélio de Moraes entregou a direção a sua filha, 
Zélia, que com a cooperação da irmã Zilméia, e do esposo, Dr. Júlio, cumpre a missão difícil de orientar um 
templo que deve ser, em qualquer momento, o espelho de uma doutrina de amor, de simplicidade, de 
verdadeira caridade. 
 
Ao lado da esposa, Isabel, médium do Caboclo Roxo, Zélio continua em atividade, na Cabana do Pai Antônio, 
em Cachoeiras de Macacú. A maior parte das horas do seu dia são dedicadas, ainda hoje, ao atendimento de 
portadores de enfermidades psíquicas e de todos os que os procuram, em busca da solução de seus 
problemas emocionais, morais até mesmo materiais. Aos sábados, realizava-se a sessão pública da Cabana, 
de que participam alguns médiuns da Tenda Nossa Senhora da Piedade, e sempre Zélia e sua irmã. 
 
Mensagem de Zélio 
 
Em todo o território brasileiro existem templos fundados diretamente pelo Caboclo das Sete Encruzilhadas, ou 
descendentes destes. Alguns desvirtuaram os seus princípios; outros mantém-se fiéis  às normas iniciais. Em 
Belém do Pará foi fundado um templo, há mais de 30 anos, a Tenda Mirim Santo Expedito, por um tenente do 
Exército, Joaquim Bentes Monteiro, que solicitou a sua transferência da então capital do Distrito Federal para 
àquele Estado, com sua esposa Consuelo, especialmente para cumprir essa missão. Um dos médiuns dessa 
Tenda, Evaldo Pina, atualmente no Rio, pertencendo hoje ao quadro de dirigente da Tenda de Umbanda Luz, 
Esperança, Fraternidade (TULEF), Tenda que descende da Tenda Espírita São Jerônimo.  
 
Esteve em visita a Zélio e ouviu deste a descrição da fundação daquela Casa, em todos os pormenores, como 
se o fato datasse de semana, apenas. E através de Zélio recebeu uma mensagem do dirigente, já 
desencarnado, citando fatos conhecidos apenas pelos dois. 
 
Zélio de Mores contou, entre os seus companheiros, seguidores leais da doutrina do Caboclo das Sete 
Encruzilhadas, Júlio Viana, médium excepcional, de transporte e de incorporação; o deputado José Meirelles, 
que se tornou presidente da Tenda São Pedro; o advogado Belarmino Tati, o seu Cambono; major, na época, 
hoje general, Alfredo Marinho Ravasco; o general Aristóteles Santos; João Bustamante de Sá; José Albino 
Coelho; Alfredo Rego; Olívio Novaes; Leal de Souza, jornalista que publicou uma série de reportagens sobre a 
Tenda Nossa Senhora da Conceição; João Salgado, da Tenda Santa Bárbara; Paulo Lavois, da Tenda de 
Oxalá; José Álvares Pessoa, da Tenda São Jerônimo.  
 89 



Posteriormente, contou com a colaboração de Floriano Manoel da Fonseca, figura que se tornou verdadeiro 
patrimônio moral da Umbanda, pela atividade que desenvolveu a 51 anos, graças a uma conduta exemplar e à 
firmeza de suas convicções. 
 
De José Álvares Pessoa transcreveremos o trecho de um artigo, publicado, por volta de 1957, no Suplemento 
Espiritualista de “O Seminário”, e que define nitidamente a missão do Caboclo das Sete Encruzilhadas: 
 
“A tarefa que sobre os seus ombros tomou o Caboclo das Sete Encruzilhadas: – organizar a Lei de Umbanda 
no Brasil – é um verdadeiro milagre de fé e nos leva a um sentimento de profundo respeito por essa Entidade 
que se faz pequenina e procura velar-se sob a capa de uma humildade perfeita. É a ele que se deve a 
purificação dos trabalhos nos Terreiros. Não veio destruir o ritual e sim dar-lhe força e método, manter sua 
pureza propagá-lo com a sua organização maravilhosa. O que nós todos lhe devíamos é inestimável; jamais 
poderemos retribuir os benefícios espalhados por ele e pelos Espíritos que acorreram a seu chamado. Esse 
Espírito, cuja fé é um incentivo para os nossos Espíritos, cheios de indecisões, fracos no cumprimento do 
dever, rebeldes quando não vemos satisfeitos os nossos desejos, bem merece ser enaltecido por todos os 
filhos de fé que se sentem felizes no ambiente humilde de Umbanda, e que nem de leve suspeitam do seu 
verdadeiro valor Ele não é um entre muitos, é o primeiro entre todos, porque foi comissionado para o 
estabelecimento da Lei, a purificação dos rituais, verdadeiro Pastor da Umbanda, cuja obra, que um dia será 
gigantesca, se espalhará pelos confins do mundo porque a fé, que é o seu alicerce, a sustentará pelos séculos 
afora”. 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 90 



LILIA RIBEIRO – UMBANDA – INÍCIO DE UMA LONGA JORNADA 
 
Reportagem de Lilia Ribeiro, em 1972, sobre alguns aspectos da Umbanda, em bases com os ensinamentos 
do Caboclo das Sete Encruzilhadas: 
 

 
 
 91 



 92 



 93 



 94 



 95 



 96 



 97 



 
 
 
 
 
 
 
 98 



 
 
 
 
 
 
 99 



 100 



 
 
 
 

 101 



 

 
 
 102 



 
  
 
 
 

 103 



LILIA RIBEIRO – TESTEMUNHOS PARA A POSTERIDADE 
 

 
 
 

 104 



 
 
 
 
 
 
 
 
 

 105 



 
 
 

 

 106 



 
 
 

 107 



 
 
 
 
 
 
 

 108 



LILIA RIBEIRO – MENSAGEM DE ZÉLIO 
 

 
 
 
 
 

 109 



“EU FUNDEI A UMBANDA” – MATÉRIA ENVIADA POR LILIA RIBEIRO 
PARA A REVISTA “GIRA DE UMBANDA” 

 
A imagem abaixo, mostra a capa do primeiro número da revista Gira de Umbanda (1971) dirigida por Atila 
Nunes Filho, bem como o editorial do primeiro número da Revista Gira da Umbanda, de 1972, editada por Átila 
Nunes Filho  
 

 

 110 



 
 
(Capa da revista e editorial do arquivo pessoal de Diamantino F. Trindade) 
 
Disponibilizaremos a reportagem “Eu Fundei a Umbanda” publicada na revista “Gira de Umbanda”, no original, 
feito pela senhora Lilia Ribeiro, junto a Zélio de Moraes: 
 
 
 

 111 



 
 
 
 
 

 112 



 
 
 
 

 113 



 
 
 
 

 114 



 
 
 
 

 
 115 



LILIA RIBEIRO SOBRE OS 70 ANOS DA INCORPORAÇÃO DO CABOCLO 
DAS SETE ENCRUZILHADAS 

 

  Zélio de Moraes e um grupo de médiuns na Cabana de Pai Antônio 
 

Caboclo das Sete Encruzilhadas – 70 anos de incorporação em seu médium: Zélio de 
Moraes 
 
A 15 de novembro celebra-se o septuagésimo aniversário de incorporação do Caboclo das Sete Encruzilhadas. 
O seu médium, Zélio de Moraes, contava, 17 anos. Pertence a uma família católica de tradição, composta 
quase exclusivamente de militares e sacerdotes. O jovem médium surpreendeu a todos, com a manifestação 
espontânea de uma entidade que, dando o nome de Caboclo das Sete Encruzilhadas – porque não haveria 
caminhos fechados para sua trajetória – anunciou a sua missão de estabelecer um culto, no qual os Espíritos, 
que se apresentavam como de índios e pretos escravos, pudessem cumprir a missão que o astral lhes 
determinara: purificar o culto, originário no Oriente, mas trazido ao Brasil pelos escravos, que se deturpara nas 
ultimas décadas do século passado, tornando-se instrumento de interesses pessoais.  
 
Aproveitando a magia milenar dos velhos africanos, homens interesseiros usavam esse poder oculto apenas 
em detrimento de terceiros, semeando malefícios e obsessões e usufruindo o lucro financeiro tanto para causar 
mal como para libertar as suas vítimas. 
 
UMBANDA – palavra de origem sânscrita, segundo os estudiosos, conhecida entre nós do vocabulário 
africano, mas que não caracteriza culto religioso – foi a denominação que a entidade deu a esse movimento 
cristão, que tinha por base a mensagem do Cristo e se difundiu extraordinariamente, transformando-se na 
verdadeira Religião Nacional, originária, com a nossa raça, do branco, do negro e do índio. 
 
A fundação dos sete templos que deviam formar o alicerce desta religião foi concretizada ao termo de mais de 
20 anos de trabalho construtivo, ininterrupto. Provas extraordinárias de um poder superior, milhares de curas 
de enfermos que a medicina terrena desenganara, esclarecimentos doutrinários em aulas semanais na 
residência do médium, em Neves, Niterói, através das quais a entidade preparava moral e espiritualmente os 
seus auxiliares, foram os pontos principais para efetuar a primeira parte da missão do Caboclo das Sete 
Encruzilhadas. Desses sete templos, que nasceram na casa por ele fundado em 16 de novembro de 1908 – a 
Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade – (a denominação espírita era devida ao fato de não ser a Umbanda 
reconhecida como culto religioso, não se permitindo legalizar sociedades com esse nome) – centenas de 
outras surgiram, visando a disseminação da doutrina de amor e fraternidade que, embora muito conhecida 
através do Evangelho, raramente era praticada. 
 

 116 



Nesse crescimento religioso, que a partir de 1930 tomou vulto extraordinário, nem todos os dirigentes 
souberam manter a função de missionários da espiritualidade.  
 
A vaidade, a ignorância, as tentações que a “vil moeda”, como dizia o Caboclo, exerce sobre o homem, são as 
principais responsáveis pelo grande número de Centros, Tendas ou Cabanas que usam o nome de Umbanda 
pela vibratória intensa do termo – sem, contudo, seguirem as normas estabelecidas pela entidade, 
desvirtuando a verdadeira codificação elaborada em longos meses de estudos e trabalho prático. 
 
Nem todos souberam manter o “slogan”: “Umbanda é a manifestação do Espírito para a Caridade”. E 
então, o modesto uniforme branco de algodão deu lugar, nalgumas casas que se diziam umbandistas, a 
vestimentas coloridas, luxuosas, onde a renda e o lamê de alto custo deslumbram o assistente, dando-lhe uma 
impressão de luxo e estabelecendo, indevidamente, a diferença de situação econômica entre os membros de 
uma comunidade religiosa. 
 
O ritmo seguro dos cânticos teve o complemento dos instrumentos de percussão, atraindo o Guia não mais 
pela concentração da mente, mas, principalmente, pelo ritmo de música nativa. 
 
A presença dos Caboclos, nos Terreiros, deixou de objetivar exclusivamente a prática da caridade, para 
constituir uma reunião festiva, na qual os médiuns, incorporados ou não, dançam – não a dança sagrada que 
constituía parte dos cultos da antiguidade, mas a dança profana, sem significação nenhuma de religiosidade. 
 
E, com o correr dos tempos, o conceito “daí de graça o que de graça recebestes”, foi esquecido naqueles 
locais, sendo substituído pelos cartazes que estipulam preço para “consultas” de Pretos-Velhos, de Exu e das 
“Ciganas”. 
 
A magia que o Caboclo das Sete encruzilhadas e os seus auxiliares praticavam, incorporados em médiuns 
cônscios de suas responsabilidades, para curar, retirar obsessores, encaminhar os desviados da trilha do amor 
fraterno e da caridade, deu lugar à magia terra-a-terra, regada de sangue e motivada pela ambição de maior 
lucro financeiro. 
 
UMBANDA cresceu e difundiu-se. Milhares de Templos cumprem sua missão de caridade e de esclarecimento. 
Centenas de casas que, sob o nome de Centros Espíritas ou Templos de Umbanda, nada mais são do que 
locais de comércio ilegal da mediunidade, aos quais, por vezes, falta até mesmo a mediunidade mais 
elementar; desvirtuaram os objetivos elevados da doutrina, obrigando-nos a dizer que nem tudo o que traz o 
nome de Umbanda, é realmente, Umbanda. 
 
Neste mês de novembro, quando celebramos 66 anos da primeira manifestação do Caboclo das Sete 
Encruzilhadas, quando prestamos nossa homenagem, com respeito e gratidão, a Zélio de Moraes, que até os 
últimos dias de sua vida, com 84 anos, dedicando as horas, quase todas, do seu dia ao cumprimento da 
missão que lhe foi delegada – julgamos oportuno lembrar a necessidade  de congregar todos os templos 
umbandistas que seguem, nos conceitos e na prática, o Evangelho de Cristo, a doutrina do Caboclo das Sete 
Encruzilhadas, para que a Umbanda continue crescendo e se difundindo cada vez mais, sem permitir que 
sejam deturpados os seus propósitos. 
 
Existem, é justo dizer, numerosos templos que, embora adotando vestimentas coloridas, atabaques e rituais 
complexos, dirigem os seus trabalhos apenas para o bem, seguindo os conceitos evangélicos, objetivando a 
melhora íntima dos seus componentes.  
 
Isto nos leva a sugerir o retorno à antiga denominação de Umbanda, “Linha Branca”, para as Tendas que 
seguem o ritual do Caboclo das Sete Encruzilhadas, determinando como “Linha de Nação” os que se 
enquadram na descrição acima.  
 
Feita, assim, a distinção apenas dos rituais, permanecendo os conceitos do bem, do amor e da fraternidade, 
seriam mais facilmente afastados da comunidade umbandista os falsos sacerdotes que utilizam o sagrado 
nome da Umbanda em benefício de suas aspirações pessoais de vaidade e de enriquecimento ilícito. 
 
A TULEF (Tenda de Umbanda Luz, Esperança, Fraternidade), como descendente de um dos sete Templos 
fundados, nas primeiras décadas deste século, pelo Caboclo das Sete Encruzilhadas, conserva o ritual 
preconizado pela entidade: uniforme branco, sem adornos, sem os vistosos penachos que nada significam, 
pois, na realidade, a denominação Caboclo caracteriza apenas uma classe no plano astral – sem atabaques, 
sem palmas ritmadas, sem sacrifícios de sangue, sem admitir preço para o atendimento espiritual, pois os 
nossos médiuns não aceitam, nem esperam, retribuição material pelos benefícios prestados, através de sua 
mediunidade, aos irmãos que vêm a esta Casa em busca de uma palavra de conforto, de um lenitivo para as 
dificuldades da vida terrena ou de um simples esclarecimento doutrinário. 
 
 117 



 

 
“Os conceitos emitidos através da mediunidade de Zélio de Moraes determinaram 
uma Linha de Trabalho que será, mais hoje, mais amanhã, aquela que definirá os 
rumos verdadeiros da Umbanda”. (Floriano Manoel da Fonseca, Presidente da União Espiritista do 
Brasil, em época de Zélio de Moraes). 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 118 



 
 

 
 

 

 

 
 
 

 

 
 
 

 
 
 119 



E ASSIM NASCEU O PRIMEIRO TERREIRO DE UMBANDA – LILIA 
RIBEIRO 

 

 

 120 



 
 

 121 



 
 
 

 
 
 

 122 



 
 

 

 
 

 

 
 

 

 

 
 

 
 123 



 

 

 

 
 

 

 
 

 
 124 



 

 
 125 



 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 126 



 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 127 



AUTÓGRAFO DE ZÉLIO DE MORAES 
 

 
 

 
 

 128 



COMO CONHECI ZÉLIO DE MORAES 
 

 
Ronaldo Antônio Linares com Zélio Fernandino de Moraes e sua esposa Maria Isabel de Moraes 

 
Nota do autor: Esse relato mostra quando Ronaldo Antônio Linares (Presidente da Federação de Umbanda do Grande 
ABC/SP), em 1970, encontra-se com Zélio Fernandino de Moraes e dá o início a divulgação de sua obra em São Paulo. Até 
este ano, a maioria das Tendas de Umbanda paulistas já eram aos milhares; o interessante é que somente após o ano de 
1972, a história oficial da Umbanda foi amplamente divulgada na grande São Paulo.  Até então, em São Paulo, poucos 
umbandistas sabiam da história e muitos até, da existência de Zélio Fernandino de Moraes e do Caboclo das Sete 
Encruzilhadas. 
 

“Para mim, ele, sem dúvida nenhuma, é o Pai da Umbanda.” (Ronaldo Antônio Linhares) 
 
Em julho de 1970, eu estava numa das minhas viagens ao Rio de Janeiro, com fragmentos de uma informação 
que havia colhido de uma conversa com o Sr. Demétrios Domingues, segundo o qual a mais antiga Tenda de 
Umbanda seria a de Zélio de Moraes.   
 
Eu me encontrava em São João do Meriti/RJ, já de saída para São Paulo, quando decidi que procuraria essa 
pessoa e se é que ela realmente ainda existia.  Após me informar de como chegar a Cachoeiras de Macacú, 
atravessei a ponte Rio/Niterói e, tomando a estrada para Friburgo, consegui chegar, depois de várias 
informações erradas.  
  
Caía a  tarde naquela cidade.   
  
Era dia de jogo do Brasil na copa do mundo, o que serviu para complicar meu trabalho.  Em todo local que 
pedia informações, todos estavam com olhos grudados na televisão.  Meu carro, embora novo, tinha um mau 
contato no rádio e a minha companheira Norminha passou metade da viagem dando tapas embaixo do painel, 
para ouvir o jogo.  Várias vezes ela me disse que aquilo era uma loucura e que o melhor era voltarmos ao Rio 
de Janeiro, mas eu estava determinado a esclarecer o assunto de uma vez por todas.   
 
Ao entrar na cidade, que é muito pequena, dirigi-me primeiro a um bar, pedindo as primeiras informações, pois 
contava encontrar uma pessoa muito popular na cidade.  Fiquei muito surpreso com o fato de que ninguém 
soube dar-me nenhuma informação, nem quanto à figura de Zélio nem quanto à sua Tenda.  
  
Essa pessoa que eu procurava, se ainda estivesse viva, devia ser um ancião e, assim pensando, procurei uma 
farmácia, pois nessas pequenas comunidades os velhos quase sempre freqüentam regularmente a farmácia. 
Nova decepção: ninguém conhecia Zélio e nem havia ouvido falar de sua Tenda. 
 

 129 



Cheguei a procurar a Igreja local e indaguei ao padre, apresentando as minhas credenciais de repórter.  Este 
também declarou nada saber a respeito de quem eu procurava (mais tarde vim a saber que a família Morais 
não era conhecida do padre, como  participava financeiramente das realizações sociais da igreja).  
  
Já quase desistindo, parei numa padaria, em uma das travessas da cidade, e foi lá que encontrei o “louco”.  
Demos-lhe este nome porque durante a nossa conversa ele pareceu não ser um indivíduo equilibrado.  Afirmou 
conhecer Zélio e disse-me que ele tinha um bar em Boca do Mato.  Contestei imediatamente, pois as 
informações que eu tinha diziam que Zélio morava em Cachoeiras.  
  
Depois de muitas explicações, fiquei sabendo que Boca do Mato era um bairro desse micro município, com 
praticamente uma única rua que terminava na mata, daí o nome que lhe deram: Boca do Mato.  Um tanto 
temeroso ainda, convidei o “louco” para que nos levasse até o local. 
  
Norminha estava apavorada com a minha atitude, achando que estávamos sendo conduzidos a uma 
emboscada. 
 
O cair da tarde era frio e garoava muito, lembrando uma tarde de inverno paulistano.  A região serrana talvez 
propiciasse esse clima.  Ao voltarmos à estrada, o “louco” apontava para a propriedade mais bonita e dizia: “Eu 
vendi para o deputado, para o gerente do Banco do Brasil, etc.”.  Se era fato ou não, o certo é que jamais 
ficaremos sabendo. Finalmente uma curva na estrada, nenhuma casa aparente, ele nos pede para entrarmos à 
direita. Só a menos de dez metros da entrada é que eu consegui enxergar a saída.  
  
O receio transformou-se em medo.  Apesar de tudo, fomos em frente: uma rua sinuosa, várias pontes, algumas 
casas esparsas, nenhuma casa de comércio aberta.  Paramos e ele disse: “É aqui!”. A casa estava fechada.  
Bati palmas várias vezes; numa casa vizinha uma janela se abriu e uma senhora de meia-idade, muito 
atenciosa, perguntou: “Vocês estão procurando quem?” Mostrei-lhe as credenciais e expliquei tudo. “Sou 
repórter e preciso encontrar Zélio”.  Ela então me esclarece: “Seu Zélio está muito doente e não há ninguém 
em casa”. 
  
Finalmente alguém confirmou que Sr. Zélio existia.  Perguntei onde o encontrava e ela disse: “Ele está na casa 
da filha, em Niterói”.  
 
Senti como se tivesse pisado num alçapão, pois havia passado por Niterói e levei duas horas para chegar até 
ali.  Teria de fazer todo o caminho de volta.  Perguntei se ela teria o endereço. Ela, muito educada, respondeu: 
“Não sei exatamente onde eles moram, mas tenho o telefone da filha”.  
 
Depois de assegurar-me de que realmente o apartamento ficava em Niterói, despedi-me. O “louco” estava 
eufórico, a informação era correta.  Paramos em Cachoeiras de Macacú e eu o gratifiquei. Ele agradeceu e 
saiu correndo com o dinheiro em direção ao primeiro bar, “como um louco”. Voltei para Niterói.  
 
Norminha dizia que o louco era eu por continuar naquela busca inútil, mas me acompanhava, apesar de tudo. 
Já não se falava mais em futebol, somente se encontraríamos ou não o Sr. Zélio.  
 
Chegamos em Niterói por volta das 19 horas.  Assim que deixei a estrada, cruzei algumas ruas e cheguei a 
uma farmácia. “Cariocamente” estacionei o carro na calçada, desci, apresentei minhas credenciais e pedi para 
usar o telefone.  Logo, em minha volta estava estabelecida a confusão. “O senhor é repórter? Foi crime? Onde 
foi? Quem morreu?” Tentando ignorar as perguntas, consegui completar a ligação.  Do outro lado da linha uma 
voz de menina atendeu-me.  Eu disse apenas que era de São Paulo, que queria entrevistar o Sr. Zélio e que 
havia sido informado de que ele se encontrava naquele telefone. A mocinha pediu-me que esperasse um 
instante. Eu a ouvi transmitindo as informações que lhe dera.  
 
Outra voz no aparelho, desta vez a de uma senhora; explico os objetivos da minha visita (em nenhum momento 
declinei meu nome). Ouço a pessoa com quem estou conversando dirigir-se à outra e explicar: “Papai, há um 
senhor de São Paulo ao telefone, que veio entrevistá-lo. O senhor pode atendê-lo?” E, para minha surpresa, 
ouço lá no fundo uma voz cansada responder: “É Ronaldo, minha filha, que estou esperando há muito tempo. 
O homem que vai tornar o meu trabalho conhecido em todo o mundo”. Eu ouvia e não acreditava.  Eu não 
havia dito a ninguém o meu nome e, no entanto, ele sabia de tudo, como se estivesse informado. Pedi o 
endereço, trêmulo e emocionado. Não me saía da cabeça como ele sabia quem eu era. Agradeci ao 
farmacêutico e saí “pisando fundo”.  
  
Na Avenida Almirante Ari Pereira, perguntei a um, a outro e, finalmente, estava defronte ao prédio. Um tanto 
receoso, encostei o veículo. Passam os andares e finalmente o elevador para. Tive a impressão de que meu 
coração havia parado também. Descemos, na nossa frente havia duas portas. Bati à porta da direita. Ela abriu-
se. Era a mocinha gentil que me atendera da primeira vez:  
  
“Sr. Ronaldo?”  
 130 



“Perfeitamente!”  
 
 “Um momentinho”. A porta da sala é a outra e Dona Zilméia vai atendê-lo.  
  
O espaço que separava uma porta da outra não ultrapassava três metros. Com quatro passos estava diante da 
outra, que já começava a abrir-se. Diante de mim, uma senhora sorriu muito educada e perguntou:  
  
 “O senhor Ronaldo?”  
  
Confirmei e apresentei Norminha, minha esposa.  
 
A sala era um “L” e, no canto direito, um velhinho, usando pijama com uma blusa de lã por cima, sorriu para 
mim.  
 
O apartamento era modesto; havia um enorme aquário numa das pernas do “L”. Ao ver a frágil figura do 
velhinho, veio-me à cabeça que aquele deveria ser, no mínimo, irmão gêmeo de Chico Xavier, tal a sua 
semelhança física com o famoso médium kardecista. Tomado de grande emoção, aproximei-me do senhor 
Zélio. Ele sorriu e disse, brincando: “Pensei que você não chegaria a tempo”.  
  
Não sei por que, mas aproximei-me, ajoelhei-me diante daquela figura simpática e tomei-lhe a bênção. Ele 
tomou minhas mãos, fez-me sentar ao seu lado e repreendeu a Norminha, dizendo-lhe: “Por que você não 
queria vir para cá”?  
 
Quando consegui falar, disparei uma “rajada” de perguntas. Eu estava totalmente abalado, o homem parecia 
saber tudo sobre mim e procurava acalmar-me, dizendo: “Sei perfeitamente o que você quer saber e não há 
motivo para que esteja tão nervoso”.  
 
Sua presença me acalmava. Dona Zilméia, depois de conversar conosco por 15 minutos, explicou que era seu 
dia de tocar os trabalhos e desculpou-se, dizendo que precisava sair. Pedi-lhe o endereço da Tenda e, depois 
de tudo anotado, ela retirou-se e fiquei na companhia do senhor Zélio. Ele realmente tinha todas as respostas 
para minhas perguntas e, na maior parte do tempo, antecipava-se a elas. Coisa que até hoje não consigo 
compreender.  Eu estava diante de alguém como nunca havia visto antes. 
 
Finalmente eu encontrara o “homem”. 
 

 
 
Zélio de Moraes e as primeiras manifestações espirituais na Umbanda:  
 
Quando do primeiro contato de Ronaldo Linares com Zélio de Moraes, este lhe narrou como tudo começou:  
 131 



Em 1908, o jovem Zélio Fernandino de Moraes estava com 17 anos e havia concluído o curso propedêutico 
(equivalente ao Ensino Médio atual). Zélio preparava-se para ingressar na Escola Naval, quando fatos 
estranhos começaram a acontecer-lhe. Ora ele assumia a estranha postura de um velho, falando coisas 
aparentemente desconexas, como se fosse outra pessoa e que havia vivido em outra época; e, em outras 
ocasiões, sua forma física lembrava um felino lépido e desembaraçado, que parecia conhecer todos os 
segredos da Natureza, os animais e as plantas.  
 
Este estado de coisas logo chamou a atenção de seus familiares, principalmente porque ele estava 
preparando-se para seguir carreira na Marinha, como aluno oficial.  Este estado de coisas foi se agravando e 
os chamados “ataques” repetiam-se cada vez com mais intensidade.  A família recorreu, então, ao médico Dr. 
Epaminondas de Morais, também da família, diretor da “Colônia de Alienados” em Vargem Alegre e tio de 
Zélio. Após examiná-lo durante vários dias, reencaminhou-o à família, dizendo que a loucura não se 
enquadrava em nada do que ele havia conhecido, ponderando, ainda, que melhor seria encaminhá-lo a um 
padre, pois o garoto mais parecia estar endemoninhado. 
  
Como acontecia com quase todas as famílias importantes da época, também havia na família um padre 
católico. Por meio desse sacerdote, também tio de Zélio, foi realizado um exorcismo para livrá-lo daqueles 
incômodos ataques. Entretanto, nem esse nem os outros dois exorcismos realizados posteriormente, inclusive 
com a participação de outros sacerdotes católicos, conseguiram dar à família Morais o tão desejado sossego, 
pois as manifestações prosseguiram, apesar de tudo.  
 
A partir daí, a família passou a correr atrás de toda e qualquer melhora, ou melhor, informação, que lhe 
trouxesse a esperança de uma solução para seu filho querido.  Um dia, alguém sugeriu que isso era coisa de 
espiritismo e que o melhor era encaminhá-lo a recém-fundada Federação Kardecista de Niterói, município 
vizinho àquele em que residia a família Morais, ou seja, São Gonçalo das Neves. A Federação era então 
presidida pelo Sr. José de Souza, chefe de um departamento da Marinha, chamado Toque Toque.  
  
O jovem Zélio foi conduzido, em 15 de novembro de 1908, a presença do Sr. José de Souza. Estava num 
daqueles chamados ataques, que nada mais eram do que incorporações involuntárias de diferentes Espíritos; e 
lá chegando, o Sr. José de Souza, médium vidente, interpelou o Espírito manifestado no jovem Zélio e foi 
aproximadamente este o diálogo ocorrido:  
  
Sr. José: “Quem é você que ocupa o corpo deste jovem?”  
 
O Espírito: “Eu? Eu sou apenas um Caboclo brasileiro”. 
 
Sr. José: “Você se identifica como Caboclo, mas eu vejo em você restos de vestes clericais”. 
 
O Espírito: “O que você vê em mim são restos de uma existência anterior. Fui padre, meu nome era Gabriel 
Malagrida e, acusado de bruxaria, fui sacrificado na fogueira da Inquisição por haver previsto o terremoto que 
destruiu Lisboa em 1755. Mas, em minha última existência física, Deus concedeu-me o privilégio de nascer 
como um Caboclo brasileiro”. 
  
Sr. José: “E qual é seu nome?”  
 
O Espírito: “Se é preciso que eu tenha um nome, digam que sou o Caboclo das Sete Encruzilhadas, pois para 
mim não existirão caminhos fechados. Venho trazer a Umbanda, uma religião que harmonizará as famílias e 
que há de perdurar até o final dos séculos”. 
  
No desenrolar desta “entrevista”, entre muitas outras perguntas, o Sr. José de Souza teria perguntado se já não 
bastariam às religiões existentes e fez menção ao espiritismo então praticado, e foram estas as palavras do 
Caboclo das Sete Encruzilhadas: “Deus, em Sua infinita bondade, estabeleceu na morte o grande nivelador 
universal: rico ou pobre, poderoso ou humilde, todos se tornam iguais na morte. Mas vocês homens 
preconceituosos, não contentes em estabelecer diferenças entre os vivos, procuram levar essas mesmas 
diferenças até mesmo além da barreira da morte. Por que não podem nos visitar esses humildes trabalhadores 
do espaço, se, apesar de não haverem sido pessoas importantes na Terra, também trazem importantes 
mensagens do além? Por que o “não” aos Caboclos e Pretos-Velhos?  Acaso não foram eles também filhos de 
Deus?”  
  
A seguir, fez uma série de revelações sobre o que estava à espera da humanidade: “Este mundo de 
iniqüidades mais uma vez será varrido pela dor, pela ambição do homem e pelo desrespeito às leis de Deus. 
As mulheres perderão a honra e a vergonha, a vil moeda comprará caracteres e o próprio homem se tornará 
afeminado. Uma onda de sangue varrerá a Europa e quando todos acharem que o pior já foi atingido, uma 
outra onda de sangue, muito pior do que a primeira, voltará a envolver a humanidade, e um único engenho 
militar será capaz de destruir, em segundos, milhares de pessoas. O homem será uma vítima de sua própria 
máquina de destruição.”  
 132 



Prosseguindo diante do Sr. José de Souza, disse ainda o Caboclo das Sete Encruzilhadas: “Amanhã, na casa 
onde meu aparelho mora, haverá uma mesa posta a toda e qualquer entidade que queira ou precise se 
manifestar, independentemente daquilo que haja sido em vida, todos serão ouvidos e nós aprenderemos com 
aqueles Espíritos que souberem mais e ensinaremos àqueles que souberem menos e a nenhum viraremos as 
costas e nem diremos não, pois esta é a vontade do Pai”. 
 
Sr. José: “E que nome darão a esta Igreja?”  
 
O Caboclo: “Tenda Nossa Senhora da Piedade, pois da mesma forma que Maria ampara nos braços o filho 
querido, também serão amparados os que se socorrerem da Umbanda”.  
  
A denominação de “Tenda” foi justificada assim pelo Caboclo: “Igreja, Templo, Loja, dão um aspecto de 
superioridade, enquanto que Tenda lembra uma casa humilde”. 
 
Dessa forma, em São Gonçalo das Neves, vizinho a Niterói, do outro lado da Baía de Guanabara, na sala de 
jantar da família Morais, um grupo de curiosos kardecistas compareceu, no dia 15 de novembro de 1908, para 
ver como seriam estas incorporações, para eles indesejáveis ou injustificáveis.   
 
O diálogo do Caboclo das Sete Encruzilhadas, como passou a ser chamado, havia provocado muita 
especulação e alguns médiuns, que haviam sido escorraçados de mesas kardecistas, por haverem incorporado 
Caboclos, Crianças ou Pretos-Velhos, solidarizaram-se com aquele garoto que parecia não estar 
compreendendo o que lhe acontecia e que de repente se via como líder de um grupo religioso, obra que 
deveria durar toda a sua vida e que só terminaria com a sua morte, mas que suas filhas Zélia e Zilméia 
prosseguem com o mesmo afã.  
  
A Tenda de Umbanda Nossa Senhora da Piedade existe até hoje.  Seu patrono segue sendo o Caboclo das 
Sete Encruzilhadas.  
  
A história se encarregou de mostrar e provar a exatidão das previsões do Caboclo das Sete Encruzilhadas.  As 
duas primeiras guerras, as bombas atômicas sobre Hiroshima e Nagasaki e a grande degeneração da moral 
que abala os países do mundo. O poder do dinheiro e o total desrespeito à vida humana são provas 
incontestáveis do poder e da clarividência do Caboclo das Sete Encruzilhadas.  
  
A Tenda Nossa Senhora da Piedade é reconhecida hoje como a primeira Tenda de Umbanda e a data de 15 
de novembro de 1908 é reconhecida como a data de fundação oficial da Umbanda.  
 
Nota do autor: Ronaldo Antônio Linares fez seu primeiro contato com Zélio de Moraes em 1970.  Antes disso, em 1969, o 
pesquisador norte-americano David St. Claire fez a mesma descoberta em sua estada no Brasil, bem como a jornalista e 
dirigente de Umbanda Lilian Ribeiro, igualmente em 1970. 
 
Raízes do Ritual Umbandista 
  
Quando Ronaldo Linhares efetuou os primeiros contatos com Zélio de Moraes, indagou sobre a origem do ritual 
umbandista e ele fez os seguintes esclarecimentos:  
 
O rito nasceu naturalmente, como conseqüência, principalmente, da presença do índio e pela presença do 
elemento negro, não tanto pela presença física do negro, mas sim pela presença do Preto-Velho incorporado, 
e, para ser mais preciso, no mesmo dia e pela primeira vez houve a incorporação de Pai Antônio, naquela que 
haveria de ser a primeira Tenda de Umbanda do Brasil. A Tenda Nossa Senhora da Piedade. 
 
Segundo relato de Zélio de Moraes, o Caboclo das Sete Encruzilhadas havia avisado que subiria para dar 
passagem a outra entidade que desejava se manifestar.  Assim se manifestou no corpo de Zélio de Moraes, o 
Espírito do velho ex-escravo, que parecia demonstrar sentir-se pouco à vontade frente a tanta gente e que, se 
recusando a permanecer na mesa em que se dera a incorporação, procurava passar despercebido, humilde, 
aparentando muita idade e o corpo curvado, o que dava ao jovem Zélio um aspecto estranho, quase irreal.  
 
Essa entidade parecia tão pouco à vontade, que logo despertou profundo sentimento de compaixão e de 
solidariedade entre os presentes.  Questionado então por que não se sentava à mesa, com os demais irmãos 
encarnados, respondeu: “Negro num senta não, meu sinhô. Negro fica aqui mesmo. Isso é coisa de sinhô 
branco i negro deve arrespeitá”. 
 
Era a primeira manifestação desse Espírito iluminado, mas a morte não retoca seu escolhido, mudando-o para 
o bem ou para o mal. Não havia afastado desse injustiçado o medo que ele tantas vezes havia sentido ante a 
prepotência do branco escravagista e, ante a insistência de seus interlocutores, disse: “Num carece preocupá 
não, negro fica nu toco, que é lugá di negro”. Procurava, assim, demonstrar que se contentava em ocupar um 
lugar mais singelo, para não melindrar nenhum dos presentes.  

 133 



Indagado sobre seu nome, disse que era “Tonho”, “Pai Antônio”.  Surgiu, assim, esta forma de chamar os 
Pretos-Velhos de “Pai”. Ao responder como havia sido sua morte, disse que havia ido à mata apanhar lenha, 
sentiu alguma coisa estranha, sentou-se e nada mais se lembrava. Sensibilizado com tanta humildade, alguém 
lhe perguntou respeitosamente: “Vovô; o senhor tem saudade de alguma coisa que deixou ficar aqui na terra?” 
Este respondeu: “Minha cachimba, negro qué pito que deixou no toco. Manda mureque buscá”. 
  
Grande espanto tomou conta dos presentes.  Era a primeira vez que algum Espírito pedia alguma coisa de 
material, e a surpresa foi logo substituída pelo desejo de atender ao pedido do velhinho.  Mas ninguém tinha 
um cachimbo para ceder-lhe.  Na reunião seguinte, muitos pensaram no pedido e uma porção de cachimbos, 
dos mais diferentes tipos, apareceu nas mãos dos freqüentadores da casa, incluindo-se alguns médiuns que 
haviam sido afastados de Centros Espíritas Kardecistas, justamente porque haviam permitido a incorporação 
de índios, pobres ou pretos como aquele e que, solidários, buscavam na nova casa, a Tenda Nossa Senhora 
da Piedade, a oportunidade que lhes fora negada em seus centros de origem.  
 
A alegria do velhinho em poder pitar novamente o seu cachimbo logo seria repetida quando os outros médiuns 
já mencionados também passaram livremente a permitir a presença de seus Caboclos, de seus Pretos-Velhos 
e demais entidades consideradas não doutas pelos kardecistas de então, pobres tolos preconceituosos que 
confundiam cultura com bondade.  
 
Foi dessa maneira que foi introduzido na “mesa de trabalho” o primeiro rito.  Outros lhe seguiram, como, por 
exemplo, quando houve a informação de que os índios tinham o hábito de fumar e que foram eles que primeiro 
descobriram as propriedades dessa planta que eles enrolavam num enorme charuto, que era usado 
coletivamente por todos os participantes de seus cultos religiosos, sendo desta forma uma espécie de planta 
sagrada.  
  
Desde que haja moderação e cautela, negar o pito ao Preto-Velho seria hoje uma grande maldade. Entretanto, 
deve-se sempre ter em mente que o seu uso deve ater-se somente ao rito e evitar-se os abusos e as 
deturpações que testemunhamos constantemente, não raras vezes, tocando as raias do absurdo e do 
escândalo, para o desprestígio desta religião que nasceu sob o signo da paz e do amor.  
 
Atualmente, sabe-se que o uso do fumo pelas entidades incorporadas tem o efeito purificador quando elas 
atendem alguma pessoa com problemas espirituais. A fumaça age como um desagregador de maus fluidos, 
atingindo o perispírito dos Espíritos obsessores. Por extensão destes hábitos incorporados ao Terreiro, passou-
se a oferecer doces às crianças incorporadas e, às vezes, a promover festas infantis.  
 
Contudo, o que é usual nestes casos, e naturalmente influindo desta ou daquela forma nas demais maneiras 
de incorporação, sempre com o objetivo de tratar os incorporantes (Espíritos) como velhos e queridos amigos a 
quem recebemos com grande satisfação.  
  
Com a “liberdade” trazida pelo Caboclo das Sete Encruzilhadas, as pessoas afugentadas da elitizada doutrina 
kardecista de então passaram a freqüentar a nova religião. Uma boa parcela dessas pessoas era de raça 
negra (no Rio de Janeiro). Isso fez com que a Umbanda passasse a contar com uma boa parte de médiuns de 
raça negra, que se sentiam muito à vontade pela ausência de preconceitos.  
 
Estes médiuns começaram a enriquecer o ritual umbandista e hoje muitos rituais com o nome de Umbanda são 
praticados, muitos nem são Umbanda; são misturas desconexas de ritos, mas, quando encontramos um 
verdadeiro Terreiro ou Tenda de Umbanda, algo dentro de nós nos emociona; é como estivéssemos sentindo a 
presença de Cristo e de N.Sra. na humildade dos Pretos-Velhos; na simplicidade dos índios Caboclos em sua 
pureza mental e moral e no cheiro bom da arruda... alecrim... alfazema e guiné... 
 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 134 



EIS QUE O CABOCLO VEIO A TERRA “ANUNCIAR” A UMBANDA 
 
Nota do autor: Após termos estudado a versão oficial do início da Umbanda no Brasil, vamos estudar também a versão de 
um estudioso, Mestre em História Comparada. 
 
Descerá sobre ti o Espírito Santo, e a virtude do Altíssimo te cobrirá com a sua sombra; pelo que também o 
Santo, que de ti há de nascer, será chamado Filho de Deus. (Lucas 1:35) 
 
Resumo: Neste artigo ofereceremos um novo olhar sobre a “anunciação” da Umbanda: a manifestação do 
Caboclo das Sete Encruzilhadas no médium Zélio de Moraes, numa sessão da Federação Espírita de Niterói, 
no dia 15 de Novembro de 1908. Como todo mito-fundador, a narrativa entremeia a realidade com fantasia.  
 
Mas o que interessa é o valor simbólico que o mito representa para os atuais adeptos, cuja importância se 
compara ao nascimento de Jesus, para os cristãos. Nesta perspectiva, proponho uma análise alternativa 
àquelas realizadas por Diana Brown e Emerson Giumbelli, nas quais a relevância simbólica do evento fora 
suplantada por questões relativas à consolidação da classe média carioca. As teorias de Pierre Bourdieu sobre 
o funcionamento do campo religioso me auxiliaram na tarefa de justificar o ostracismo vivido por Zélio de 
Moraes. O que estava em jogo naquele momento era a busca pela legitimidade de uma religião periférica, e 
não quem fora o precursor da Umbanda. 
 
1 – Introdução: 
 
A manifestação de Espíritos de negros e de índios, tão comuns na Umbanda, já ocorria espontaneamente nos 
rituais da Macumba desde meados do século XVIII. Longe de ser um culto organizado, a Macumba era um 
agregado de elementos da cabula banto, do culto jeje-nagô, das tradições indígenas e do catolicismo popular, 
sem o suporte de uma doutrina capaz de integrar os diversos pedaços que lhe davam forma. É desse conjunto 
heterogêneo, acrescida de elementos egressos do kardecismo (foi este último grupo que se apropriou do ritual 
da Macumba, impôs-lhe uma nova estrutura e, articulando um novo discurso, deu início ao processo de 
legitimação, que se consubstanciou com a fundação de Federação Espírita de Umbanda em 1939), que 
nascerá a nova religião. 
 
Mas de onde vem a Umbanda? Acredita-se que o vocábulo “Umbanda” designasse, entre os africanos, 
sacerdote que trabalha para a cura. Na Macumba, o vocábulo “embanda” ou “Umbanda” também designava o 
chefe do Terreiro ou, simplesmente, sacerdote, nunca uma modalidade religiosa. O umbandista Matta e Silva 
relata no livro “Umbanda e o Poder da Mediunidade” que o vocábulo “Umbanda”, como bandeira religiosa, não 
aparece antes de 1904 (MATTA E SILVA, 1987, p. 13).  
 
Entretanto, no depoimento deste mesmo autor, encontra-se o registro de que, em 1935, conhecera um médium 
com 61 anos de idade, de nome de Nicanor, que praticava a Umbanda desde os 16 anos, ou seja, desde 1890, 
incorporando o Caboclo Cobra Coral (Idem. Ibidem, p. 14).  
 
Outro autor umbandista, Diamantino Trindade, reproduziu no livro “Umbanda e Sua História” parte de uma 
entrevista do jornalista Leal de Souza – publicada no Jornal de Umbanda, em Outubro de 1952 – na qual 
afirmava que o “precursor da Linha Branca fora o Caboclo Curugussú (Sobre o Caboclo Curugussú, não foram 
obtidas outras informações que pudessem esclarecer a ação desta manifestação espiritual), que trabalhou até 
o advento do Caboclo das Sete Encruzilhadas” (TRINDADE, 1991, p. 56).  
 
O vocábulo “Umbanda” vai ganhar status de religião quando o Caboclo das Sete Encruzilhadas manifestado no 
médium Zélio de Moraes, no dia 15 de novembro de 1908, “anuncia” (Tomo emprestado aqui o significado de 
“anunciação” a semelhança do que ocorreu com a passagem bíblica quando o Anjo Gabriel apareceu a Virgem 
Maria para anunciar a vinda do messias: Jesus) o início de uma nova prática religiosa.  
 
Este evento representa, hoje, para o Movimento Umbandista (Entendemos como Movimento Umbandista a 
união dos adeptos da nova religião a fim de se protegerem contra a repressão policial. Esta união se 
consolidou na criação da Federação Espírita de Umbanda (1939), na realização do Primeiro Congresso 
Brasileiro do Espiritismo de Umbanda (1941) e na produção e divulgação de todo um discurso legitimador das 
práticas umbandistas, que se traduziram na publicação de livros, jornais, revistas, programas de rádios etc.) o 
marco fundador da religião, um divisor de águas entre a Macumba – que era compreendida na época como 
“baixo-espiritismo” cuja prática nem sempre estava direcionada para fins elevados – e o “Espiritismo de 
Umbanda”, voltado para a prática do amor ao próximo. Misto de lenda e de realidade, a “anunciação” da 
Umbanda sofre algumas variações de narrador para narrador, mas a estrutura básica se mantém inalterada.  
 
Zélio de Moraes, aos 17 anos, começou apresentar alguns distúrbios os quais a família acreditou que fossem 
de ordem mental e encaminhou o rapaz para um hospital psiquiátrico. Dias depois, não encontrando os seus 
sintomas em nenhuma literatura médica, foi sugerida à família que lhe encaminhasse a um padre para um ritual 
de exorcismo. O padre, por sua vez, não conseguiu nenhum resultado.  
 135 



Tempos depois Zélio foi levado a uma benzedeira conhecida na região onde morava que lhe diagnosticou o 
dom da mediunidade e lhe recomendou que “trabalhasse” para a caridade. Por sugestão de um amigo de seu 
pai, Zélio foi levado a Federação Espírita de Niterói, no dia 15 de novembro de 1908. Ao chegar à Federação 
foi convidado pelo dirigente daquela instituição a participar da sessão. Logo em seguida, contrariando as 
normas do culto, Zélio levantou-se dizendo que ali faltava uma flor. Foi até um jardim apanhou uma rosa 
branca e colocou-a no centro da mesa. A atitude do rapaz provocou uma estranha confusão no local: ele 
incorporou um Espírito e simultaneamente diversos médiuns apresentaram incorporações de Caboclos e Preto-
Velhos. Advertido pelo dirigente do trabalho, a entidade incorporada no rapaz perguntou por que era proibida a 
presença daqueles Espíritos.  
 
Outro médium, que tinha o dom da vidência, quis saber da entidade o porquê dela falar daquele modo, pois via 
que era um padre jesuíta e lhe perguntou o nome. A resposta foi: (...) se julgam atrasados os Espíritos de 
pretos e índios, devo dizer que amanhã estarei na casa deste aparelho, para dar início a um culto em que estes 
pretos e índios poderão dar sua mensagem e, assim, cumprir a missão que o plano espiritual lhes confiou. Será 
uma religião que falará aos humildes, simbolizando a igualdade que deve existir entre todos os irmãos 
encarnados e desencarnados. E se querem saber meu nome que seja Caboclo das Sete Encruzilhadas, 
porque não haverá caminhos fechados para mim. (GUIMARÃES e GARCIA, 2002, não paginado). 
 
No dia seguinte, no bairro de Neves – município de São Gonçalo, região metropolitana do Rio de Janeiro –, 
estavam presentes à casa do médium membros da Federação Espírita, parentes, amigos, vizinhos e do lado 
de fora uma multidão de desconhecidos. Às 20 horas, o Caboclo se manifestou no corpo de Zélio de Moraes e 
disse que naquele momento iniciava-se um novo culto, no qual os Espíritos de africanos e de índios poderiam 
trabalhar em benefício de seus irmãos encarnados e disse, também, que a nova religião se chamaria 
Umbanda.  
 
O grupo fundado pelo Caboclo das Sete Encruzilhadas recebeu o nome de Tenda Espírita Nossa Senhora da 
Piedade, porque “assim como Maria acolhe em seus braços o Filho, a Tenda acolheria aos que a ela 
recorrerem nas horas de aflição” (TRINDADE, 1991, p. 62) – (A Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade 
encontra-se ainda em atividade no município de Cachoeira de Macacú, região serrana do Rio de Janeiro). 
 
A Pietá, (mater dolorosa), serviu de inspiração para o Caboclo das Sete Encruzilhadas escolher o nome da 
Tenda Nossa Senhora da Piedade. 

 
Imagem de Nossa Senhora da Piedade 

 
2 – Interpretações do mito-fundador 
 
Para um grupo significativo de umbandistas, o dia 15 de novembro de 1908 assumiu o caráter de data de 
fundação da religião (O dia 15 de novembro foi instituído como Dia Nacional da Umbanda durante o III 
Congresso Brasileiro do Espiritismo de Umbanda, em 1973. Nesta data, que passou a fazer parte do calendário 
umbandista, a maioria dos Terreiros comemoram a fundação da Umbanda e rendem homenagem ao Caboclo 
das Sete Encruzilhadas).  

 136 



Entretanto, a antropóloga Diana Brown (1985) indica o aparecimento da Umbanda apenas na década de 1920 
e aponta Zélio de Moraes e seus seguidores como egressos do Espiritismo:   
 
“Zélio de Moraes, que no relato da sua doença, da posterior cura, e da revelação de sua missão especial para 
fundar uma nova religião chamada Umbanda fornece aquilo que considero um mito de origem da Umbanda. 
Não posso estar totalmente certa de que Zélio foi o fundador da Umbanda, ou mesmo que a Umbanda tenha 
tido um único fundador, muito embora o Centro de Zélio e aqueles fundados por seus companheiros tenham 
sido os primeiros que encontrei em todo o Brasil que se identificavam conscientemente como praticantes de 
Umbanda (...).  
 
“Muitos integrantes deste grupo de fundadores eram como Zélio, kardecistas insatisfeitos, que empreenderam 
visitas a diversos centros de “Macumba” localizados nas favelas dos arredores do Rio de Janeiro e de Niterói”. 
 
Realmente, devo concordar com Diana Brown que não se pode ter certeza de que Zélio de Moraes tenha 
fundado a Umbanda. Principalmente porque alguns dados referentes a aquele evento não puderam ser 
confirmados, havendo inclusive várias divergências entre as informações contidas no mito da “anunciação”. A 
narrativa faz referência à participação de Zélio na mesa kardecista atendendo ao convite do presidente da 
Federação Espírita de Niterói, José de Souza. Entretanto, consultando o Livro de Atas nº. 1 desta instituição, 
constata-se que o cargo era ocupado por Eugênio Olímpio de Souza. E mais, não consta o nome de nenhum 
José de Souza entre os membros da diretoria e muito menos na relação de associados. Tampouco consta no 
referido livro de atas à realização de reunião naquela data. Segundo informações prestadas pela Diretora de 
divulgação da Federação Espírita de Niterói (atual Instituto Espírita Bezerra de Menezes), Yeda Hungria, na 
ocasião a Federação ainda não dispunha de sede própria, ocupando uma sala na Rua da Conceição – Centro 
de Niterói –; portanto, não haveria condições do jovem Zélio buscar rapidamente uma flor para enfeitar a mesa.  
 
Nota do autor: num relato fonográfico (fita nº. 45, disponibilizada juntamente com esse livro em nosso site), aos 09 minutos 
e 48 segundos... (pergunta de Solano) Deixa eu lhe perguntar. Foi na casa desse seu avô (nota do autor: Joaquim 
Fernandino Costa), que se conta o caso daquela primeira manifestação do Caboclo, quando ele diz – “falta uma rosa na 
mesa” – e que ele anuncia que no dia seguinte seria fundada (nota do autor: a Umbanda). (Zélia responde). Foi; porque nos 
morávamos com o meu avô”... Com mais esse relato, se verídico, tiramos a conclusão de que a fala do Caboclo – “falta 
uma rosa na mesa”, deu-se numa reunião em casa de Zélio, também no dia 15/11, e não na Federação em Niterói. Com 
certeza, em casa de Zélio, existia um jardim. Portanto corrobora com a versão de que na Federação, no centro de Niterói, 
não haviam jardins a disposição tão facilmente. Segundo os Guias Espirituais, muitos umbandistas consideram a “rosa 
branca” como símbolo da Umbanda, mas, não é isso que o Caboclo das Sete Encruzilhada quis dizer com o ato; a 
presença da rosa branca na Mesa de Trabalho ou no altar, representa a Mãe Maria Santíssima.  
 
Assim, somos levados a pensar que, se realmente o fato ocorreu, pode não ter acontecido na Federação, mas 
talvez em algum Centro Espírita filiado a esta, cujo nome se perdeu ao longo da repetição desta tradição oral 
(Segundo Yeda Hungria, na época, a instituição já realizava sessões espíritas em suas dependências. 
Entretanto, estas reuniões não geravam atas. Portanto, não há como afirmar se houve sessão naquele dia. 
Quanto a registros de distúrbio provocado por Espíritos “indesejados”, não haveria também motivo para serem 
realizados, uma vez que a manifestação desses Espíritos e a conseqüente doutrinação era prática usual na 
mesa kardecista. Assim, seria lícito supor que a possível manifestação de um Caboclo na sessão espírita 
passaria despercebida, porque era comum a manifestação de Espíritos tidos como “atrasados” nas sessões. 
Contudo, penso que não seria comum a manifestação de um Caboclo anunciando a criação de uma nova 
religião, a menos que ninguém tenha levado a sério).  
 
No que diz respeito à afirmação de Diana Brown de que a fundação da Umbanda tenha ocorrido em meados 
da década de 1920, por iniciativa de um grupo de kardecistas, sou levado a discordar da pesquisadora. 
Vejamos: em artigo publicado no livro “O Espiritismo, a Magia e as Sete Linhas de Umbanda”, editado pelo 
jornalista Leal de Souza em 1933, o autor afirma que o Caboclo das Sete Encruzilhadas “baixava” há 23 anos 
em uma casa pobre nos arredores de Niterói (SOUZA, 1933, p. 78). Isto é, pelo menos, desde 1910. Acredito 
que Brown tenha sido levada a se enganar, pois o período coincide com a transferência da Piedade (Doravante 
passo a me referir a Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade apenas como Piedade) para outro endereço 
ainda em São Gonçalo. 
 
Outro fator que poderia ter contribuído para a confusão da pesquisadora estadunidense seria, talvez, o período 
em que ocorreu a criação de Tendas filiadas à Piedade, cuja maioria se deu ao longo daquela década. 
Segundo o mito, o Caboclo das Sete Encruzilhadas havia orientado seu médium para a abertura de outras 
Tendas com a finalidade de propagar a nova religião. Ao todo, foram criadas sete Tendas por orientação da 
entidade. Até mesmo os responsáveis pela direção dos novos Templos foram indicados pelo Caboclo. Assim, 
temos: Tenda Espírita Nossa Senhora da Guia, com Durval de Souza; Tenda Espírita Nossa Senhora da 
Conceição, com Leal de Souza; Tenda Espírita Santa Bárbara, com João Salgado; Tenda Espírita São Pedro, 
com José Meirelles; Tenda Espírita Oxalá, com Paulo Lavois; Tenda Espírita São Jorge, com João Severino 
Ramos; e Tenda Espírita São Jerônimo, com José Álvares Pessoa (Não há registros confiáveis sobre as datas 
de fundação de todas as Tendas, sabe-se apenas que a primeira foi inaugurada em 1918 e a última em 1935, 
ou seja, Zélio de Moraes levou 17 anos para cumprir a determinação da entidade responsável pelos trabalhos).  

 137 



Além destas, várias Tendas foram fundadas sob orientação do Caboclo das Sete Encruzilhadas em São Paulo, 
Minas Gerais, Espírito Santo, Rio Grande do Sul e Pará (TRINDADE, 1991, p. 69). 
 
Com relação à proximidade de Zélio de Moraes com o Kardecismo, além do fato do Caboclo ter se manifestado 
em uma Sessão Espírita, se justifica apenas pela fé professada por seu pai, Joaquim Ferdinando Costa, que 
realizava encontros em sua casa para a leitura da obra de Allan Kardec (Ubiratan Machado sublinha que na 
virada do século XIX para o XX era comum à realização de reuniões para estudar as obras de Allan Kardec 
sem que isso representasse conversão ao Espiritismo, muitos reafirmavam que continuavam católicos. Cf. 
MACHADO, 1997, p. 224).  
 
Segundo Zilméia de Moraes Cunha – única filha viva do médium – seu pai nunca fora kardecista. Pelo 
contrário, a família era tradicionalmente católica. Ela sublinha, contudo, que após a manifestação do Caboclo 
das Sete Encruzilhadas, muitos kardecistas passaram a freqüentar assiduamente a Piedade, vindo alguns 
deles ingressarem no corpo mediúnico da casa.  
 
Diamantino Trindade reforça a hipótese de proximidade de Zélio com o catolicismo, tanto na presença de 
muitas imagens de Santos no altar da Piedade, quanto no hábito de homenagear Santos católicos ao nomear 
os Templos filiados à Piedade (Idem. Ibidem, p. 68). Cabe lembrar também que o Caboclo das Sete 
Encruzilhadas não era um Espírito qualquer, segundo o mito, ele fora o padre jesuíta Gabriel Malagrida em 
reencarnações anteriores.  
  
A presença do Catolicismo no mito da “anunciação” da Umbanda pode ser observada também num quadro 
onde fora pintado mediunicamente a imagem do Caboclo das Sete Encruzilhadas.  
 
A pintura apresenta um indígena no primeiro plano, tendo no plano intermediário um mastro com a bandeira do 
Brasil tremulando e logo adiante sete caminhos unidos a um único ponto de origem e, no plano de fundo, há 
elementos relativos à Natureza do nosso país. O quadro é simbolicamente riquíssimo, permitindo inúmeras 
interpretações.  
 

 
Caboclo das Sete Encruzilhadas – pintura exposta na Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade 

 
O que nos interessa aqui, entretanto, são os sete caminhos que o Caboclo tem para percorrer no sentido de 
propagar a Umbanda.  

 138 



A união destes caminhos, a encruzilhada, lembra-nos a praça de muitas igrejas do interior, que oferece aos 
fiéis sete opções de trajetos para chegar até o Templo. Estes caminhos fazem referência aos sete dons do 
Espírito Santo: Sabedoria, Entendimento, Conselho, Fortaleza, Ciência, Piedade e Temor, cujos valores, são 
procurados no culto ao Divino Espírito Santo.  
 
A análise desta simbologia nos sugere a interpretação de que o Caboclo das Sete Encruzilhadas seria a 
manifestação de um “Espírito Santo”, talvez um anjo, que viria “anunciar” o início de uma religião que falaria 
aos humildes. Portanto, totalmente distante das interpretações que qualificavam as entidades da Umbanda 
como demoníacas. 
 
3 – Uma análise comparativa da relevância da “anunciação” da Umbanda 
 
A pergunta que se faz neste momento é qual a relevância de se identificar quem, quando ou como se iniciou o 
Movimento Umbandista? Acredito que a resposta esteja no valor simbólico atribuído pelos atuais adeptos à 
manifestação do Caboclo das Sete Encruzilhadas na pessoa de Zélio de Moraes.  
 
Este simbolismo pode ser avaliado pelo calendário litúrgico da religião, no qual o dia 15 de Novembro aparece 
ao lado das tradicionais datas comemorativas dos Orixás, com direito a realização de sessão festiva cuja 
finalidade é render homenagens tanto ao Caboclo das Sete Encruzilhadas quanto ao médium.  
 
É possível encontrar em alguns Terreiros até a fotografia do Zélio ornamentando o Congá (O Congá é o local 
onde se encontra o altar e onde também ficam os médium durante as sessões).  
 
Mesmo que seja somente um “mito de origem”, como propõe Diana Brown, a manifestação do Caboclo das 
Sete Encruzilhadas não pode ser relativizada, uma vez que para os umbandistas a data tem o mesmo valor 
simbólico do Natal para os cristãos, do Rosh Hashaná para os judeus e da Hérgira para os muçulmanos (O 
Natal marca o nascimento de Jesus para os cristãos; o Rosh Hashaná é o ano novo judaico contado a partir da 
fuga dos hebreus do Egito; e a Hégira, dos muçulmanos, marca a fuga de Maomé de Meca para Medina). 
Portanto, não me satisfaz a análise que Emerson Giumbelli (2003) propõe sobre o mito fundador da Umbanda e 
a importância de Zélio de Moraes para o Movimento Umbandista. 
 
Para Giumbelli, o mito fundador centrado na figura de Zélio de Moraes e da manifestação do Caboclo das Sete 
Encruzilhadas é uma construção tardia, que se inicia contemporaneamente à morte do médium – em 1975 – e 
que corresponderia a um período de dispersão doutrinária e ritual e de uma divisão institucional (Idem. Ibidem, p. 
189). Não vejo, a princípio, consistência nessa justificativa para se buscar nas origens da Umbanda um 
elemento aglutinador para o Movimento Umbandista.  
 
Se observarmos a estrutura organizacional do movimento, perceberemos que a união dos umbandistas sempre 
foi circunstancial; haja vista o excessivo número de Federações, Confederações, Uniões e Conselhos 
existentes (Cf. BIRMAN, 1985. p 80-121). As questões doutrinárias e rituais desde a realização do Primeiro 
Congresso Brasileiro do Espiritismo de Umbanda (1941) sempre foram tensas entre o grupo que defendia o 
rompimento da Umbanda com as práticas mais africanizadas e aqueles que delas não abriam mão.  
 
É significativa a posição de Tancredo da Silva Pinto – o Tatá Tancredo – no livro “Fundamentos de Umbanda”, 
sobre as propostas de desafricanização divulgadas nas palestras daquele Congresso.  
 
O autor diz que acha graça quando ouve os “líderes da Umbanda Branca” dizendo que a religião sofre 
influência das tradições africanas. Para ele “a Umbanda é africana, é um patrimônio da raça negra” (FREITAS e 
PINTO, 1957, p. 58). Tancredo, inclusive, vai romper com a Federação Espírita de Umbanda e fundar a 
Congregação Espírita de Umbanda do Brasil. Giumbelli continua sua análise discorrendo uma vasta bibliografia 
etnográfica na qual Zélio de Moraes e o Caboclo das Sete Encruzilhadas não aparecem antes da década de 
1970, ambos tiveram de esperar as pesquisas de Diana Brown e Renato Ortiz para passar a existir na literatura 
acadêmica.  
 
Depois, se debruça sobre várias obras umbandistas e sobre o Jornal de Umbanda – veículo oficial da União 
Espiritualista Umbanda do Brasil, herdeira de Federação Espírita de Umbanda –, nos quais o nome de Zélio de 
Moraes não aparece ou, quando citado, aparece de forma discreta. O autor conclui que as referências ao 
médium, principalmente aquelas encontradas no Jornal de Umbanda, apenas reconhecem a antiguidade dos 
vínculos de Zélio de Moraes com a Umbanda, contudo jamais chegaram a ponto de alçá-lo à posição de 
fundador da religião.  
 
Mais do que isso, insinuam uma subordinação de Zélio ora à sua condição de médium (como tanto outros na 
Umbanda), ora à sua condição de intermediário de uma entidade espiritual (que, diga-se, não lhe devia 
exclusividade). Sendo assim, compreende-se por que mesmo os textos que tratam das origens ou da história 
da Umbanda, ou do Caboclo das Sete Encruzilhadas, no jornal da UEUB no final da década de 1950 não se 
sentem obrigados a mencionar o nome de Zélio. (GIUMBELLI, 2003. p. 194). 

 139 



Diante da extensa documentação apresentada pelo autor não há o que se discutir, mas cabe a possibilidade de 
se propor outra interpretação para a ausência de Zélio de Moraes nas obras de seus contemporâneos.  
 
Antes, porém, devo lembrar que o Leal de Souza (Na época Leal de Souza dirigia a Tenda Espírita Nossa Senhora da 
Conceição, uma das filiais que formam o septo de casas fundadas pelo Caboclo das Sete Encruzilhadas), relatou ao 
Jornal de Umbanda, na edição de Outubro de 1952, que coubera ao Caboclo das Sete Encruzilhadas a 
incumbência de organizar a “Linha Branca de Umbanda”, seguindo as determinações dos “Guias superiores” 
que regem o planeta.  
 
Quando se apresentou pela primeira vez, em 15 de novembro de 1908, para iniciar sua missão, mostrou-se 
como um velho de longa barba branca; vestia uma túnica alvejante, que tinha em letras luminosas a palavra 
Caridade. Depois, por longos anos, assumiu o aspecto de um Caboclo vigoroso; hoje é uma claridade azul no 
ambiente das Tendas. (SOUZA. Apud TRINDADE, 1991, p. 56). 
 
Na mesma entrevista, Leal de Souza vai fazer referência a Pai Antônio, um Preto Velho, que se manifestou no 
mesmo dia em que fora fundada a Piedade: “Pai Antônio, o principal auxiliar do Caboclo das Sete 
Encruzilhadas, e que baixa no mesmo aparelho, Zélio de Moraes, e que eu já vi discutir medicina com 
doutores. É o Espírito mais poderoso do meu conhecimento” (Idem. Ibidem, p. 57).  
 
Portanto, existe pelo menos uma referência no Jornal de Umbanda sobre a manifestação do Caboclo das Sete 
Encruzilhadas, no médium Zélio de Moraes, no dia 15 de Novembro de 1908, com a finalidade de organizar a 
“Linha Branca de Umbanda”. Mas concordo com Giumbelli, é pouco, quase nada! Assim, recorro às teorias de 
Pierre Bourdieu (2004) sobre o funcionamento do campo religioso para me auxiliar na tarefa de propor uma 
interpretação alternativa do ostracismo vivido por Zélio de Moraes. Bourdieu nos ensina que: “toda seita que 
alcança êxito tende a tornar-se Igreja, depositária e guardiã de uma ortodoxia, identificada com as suas 
hierarquias e seus dogmas” (Idem, Ibidem, p. 58).  
 
Parto do princípio de que as publicações umbandistas estudadas por Giumbelli foram produzidas num período 
em que a Umbanda já desfrutava de alguma legitimidade institucional.  
 
A partir do modelo “bourdiano”, comparo a Federação Espírita de Umbanda com a hierarquia eclesiástica e 
Zélio de Moraes com a figura do profeta, isto é, aquele que pelo exercício legítimo do poder religioso – que no 
nosso caso é a manifestação de uma entidade espiritual que se apresenta como fundadora da Umbanda – teria 
condições de competir no campo religioso com o monopólio doutrinário difundido pela Umbanda 
institucionalizada, pondo em risco a legitimidade da nova religião. Bourdieu argumenta que para a conservação 
do monopólio de um poder simbólico e da existência da instituição eclesiástica, caberia à Igreja buscar 
recursos para suprimir a ação do profeta, seja pela sua eliminação ou pela sua subordinação e reconhecimento 
da legitimidade do monopólio eclesiástico (Id. Ibid. 61).  
 
Ora, foi isto que ocorreu com Zélio de Moraes. Ele se subordinou às orientações da hierarquia eclesiástica, isto 
é, da cúpula da Federação Espírita de Umbanda, até mesmo porque teria ajudado a fundar a instituição, 
seguindo as orientações do Guia Espiritual. Encontra-se nos Anuais do Primeiro Congresso do Espiritismo de 
Umbanda, uma menção a intervenção do Caboclo das Sete Encruzilhadas na fundação da Federação Espírita 
de Umbanda. Antes de iniciar a palestra, o representante da Tenda Espírita São Jorge, Antônio Barbosa, rende 
homenagem ao Caboclo dizendo: “(...) rendo homenagens ao Guia Espiritual, o Caboclo das Sete 
Encruzilhadas, o idealizador da Federação Espírita de Umbanda”. (Cf. Anais, 1942, p. 165).  
 
Situação inversa sofreu Tancredo da Silva Pinto, que não rompeu apenas com a Federação Espírita de 
Umbanda, mas com a própria Umbanda ao criar o Culto de Omolokô (Omolokô, Culto afro-brasileiro que admite no 
mesmo ambiente tanto as práticas do Candomblé quanto a da Umbanda. Cf. OMULU, 2002). 
 
Zélio de Moraes, segundo depoimentos de pessoas que tiveram oportunidade de conviver com ele, tinha 
personalidade tímida e modesta. “Era uma pessoa que não gostava dos holofotes da ostentação pública”, 
comenta o jornalista Ronaldo Linares, autor de uma curta biografia do médium, publicada no livro Os Decanos 
(MESTRE XAMAN, 2003, p.17-27). Não era da personalidade de Zélio arvorar-se em líder da Umbanda, ou “não 
era este o desejo do plano espiritual”, ponderou Lygia Cunha, neta do médium em conversa informal com o 
autor desta dissertação. Acredito, portanto, que não era interesse da cúpula umbandista fazer grandes 
reverências ao médium Zelio de Moraes, pois, como deixa claro Bourdieu, representaria um risco à legitimidade 
da própria instituição, uma vez que a legitimidade religiosa poderia se deslocar da Igreja instituída para o 
profeta.  
 
Em contrapartida à subordinação de Zélio ao poder da hierarquia eclesiástica, lhe foram concedidos em vida 
pequenos reconhecimentos pelos serviços prestados a Umbanda, como nomeá-lo para o posto de “inspetor” da 
Federação, conceder a Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade o “diploma de filiada número um”, ou 
conferindo-lhe o título de “Decano dos Babalawôs da União” (GIUMBELLI, 2003, p. 193-194). 
 

 140 



A partir do momento que a direção da Piedade é transferida para as filhas do médium (Zélia e Zilméia de 
Moraes) e ele parte para um “exílio” voluntário na Região Serrana do Rio de Janeiro, vindo a falecer alguns 
anos depois, abre-se espaço para a cúpula umbandista reconhecer a manifestação do Caboclo das Sete 
Encruzilhadas como fundadora da religião e Zélio de Moraes como seu pioneiro.  
 
Essa atitude vem reforçar o caráter legitimador da hierarquia umbandista, uma vez que ela instituiu o dia 15 de 
Novembro como o “Dia Nacional da Umbanda”, em assembléia a realização durante o 3º Congresso Brasileiro 
do Espiritismo de Umbanda, em 1973, no Maracanãzinho. Este fato ocorreu dois anos antes da morte do 
médium. 
 

4 – Considerações finais 
 
Não queremos aqui defender a tese de que as práticas umbandistas não existiam antes da “anunciação da 
Umbanda” pelo Caboclo das Sete Encruzilhadas. Pelo contrário, reconhecemos que a manifestação de 
Espíritos de indígenas e pretos já ocorria há algum tempo nos rituais da Macumba e nas sessões do 
Espiritismo popular.  
 
O que procurei enfatizar neste artigo foi que a manifestação daquele Caboclo marcou o rompimento entre 
aquilo que era compreendido como “baixo-espiritismo” com o que se convencionou chamar de “Espiritismo de 
Umbanda” na obra dos intelectuais da nova religião.  
 
Para mim, a divisão é clara: o que havia antes era uma seita, fruto de um ritual heterogêneo, praticada por 
segmentos subalternos da sociedade; o que passou a existir depois foi uma religião que se apropriou da 
filosofia kardecista e de dogmas cristãos, sendo professada por elementos da classe média em ascensão.  
 
Nesta perspectiva, a figura do médium Zélio de Moraes, e do Guia Espiritual que lhe assistiu durante a vida, 
adquire papel de relevância na trajetória do Movimento Umbandista. Foi a partir da ação deste, dentre outros 
pioneiros, que se intensificou a busca pela legitimação da nova religião, minimizando-se assim a ação da 
Delegacia de Tóxicos e Mistificações sobre os Terreiros e a intolerância dos segmentos conservadores da 
sociedade. 
 
Ao longo do processo de consolidação da religião umbandista, foi atribuído a Federação Espírita de Umbanda 
a dupla função:  
 

1ª) De representante dos interesses dos adeptos junto aos órgãos públicos.  
 
2ª) E de órgão normatizador das práticas umbandistas. Por esse motivo, acredito que os interesses 

coletivos sobrepujaram aos interesses particulares, não cabendo, portanto, uma figura messiânica para 
a Umbanda.  

 
Acredito, igualmente, que Zélio de Moraes estava ciente de seu lugar na religião, mas em nenhum momento 
arvorou-se em “Papa” da Umbanda nem almejou altos postos na administração daquela instituição 
representativa. Não quero dizer que ele fosse uma pessoa abnegada e altruísta ao ponto de não ser atraída 
pelo brilho da notoriedade, mas a humildade foi sua maior virtude. Talvez tenha se espelhado no exemplo do 
Caboclo das Sete Encruzilhadas que se apresentava dizendo: “sou apenas um Caboclo brasileiro”. 
 
(José Henrique Motta de Oliveira - Mestre em História Comparada - UFRJ/ PPGHC) 
 
Encontramos também, uma informação curiosa sobre o fato:  
 
O VERDADEIRO LOCAL DA PRIMEIRA MANIFESTAÇÃO DO CABOCLO DAS SETE 
ENCRUZILHADAS 
 
Embora não seja um consenso entre os umbandistas, a maioria considera o dia 15 de novembro de 1908, data 
da primeira manifestação do Caboclo das Sete Encruzilhadas no médium Zélio Fernandino de Moraes, como 
sendo a data de fundação da Umbanda. Embora a menção histórica mais antiga desse fato seja de 1948 (uma 
foto tirada nesse ano no Centro Espírita Caminheiros da Verdade, na sessão comemorativa dos 40 anos da 
Umbanda, disponível na página 30 da revista Nossa História de outubro de 2006), os relatos mais 
popularizados sobre a primeira manifestação do Caboclo das Sete Encruzilhadas foram compilados no início 
da década de 1970, de forma independente, pelos jornalistas Ronaldo Linares e Lília Ribeiro. 
 
Em ambas as histórias, obtidas através de entrevistas com o próprio médium Zélio de Moraes, podemos ler 
que a primeira manifestação do Caboclo das Sete Encruzilhadas, naquele médium, teria ocorrido em uma 
sessão realizada na Federação Espírita de Niterói, cujo nome verdadeiro era Federação Espírita do Estado do 
Rio de Janeiro, no dia 15 de novembro de 1908. 
 

 141 



Buscando encontrar registros históricos que comprovassem a veracidade do fato relatado por Zélio de Moraes, 
o médium Márcio Petersen Bamberg, também conhecido como “mestre Thashamara”, entrou em contato com o 
Instituto Espírita Bezerra de Menezes, nome atual da antiga Federação Espírita do Estado do Rio de Janeiro, e 
foi informado que no Livro de Atas nº 1, da Federação, não constava nenhuma sessão realizada naquele dia. 
 
Um renomado pesquisador da história umbandista, o médium José Henrique Motta de Oliveira, também 
conhecido como “mestre Arashakamá”, chegou a lamentar na página 94 da sua obra “Das Macumbas à 
Umbanda”, que se o fato realmente tivesse ocorrido, poderia não ter sido na Federação de Niterói, mas em 
algum Centro Espírita filiado a ela, cujo nome teria se perdido ao longo da tradição oral. 
 
Embora ainda não tenha como comprovar com registros históricos, o nome do Centro Espírita onde teria 
ocorrido a primeira manifestação do Caboclo das Sete Encruzilhadas não se perdeu: o nome dele é Grupo 
Espírita Santo Agostinho. 
 
E como cheguei a esse nome? Tentarei resumir a história para vocês. 
 
A primeira ideia veio do próprio médium Márcio Bamberg: naquele mesmo contato com o Instituto Espírita 
Bezerra de Menezes, ele foi informado que a Federação Espírita de Niterói não possuía sede própria em 15 de 
novembro de 1908, ocupando uma sala na Rua da Conceição nº. 33, no centro de Niterói, então capital do 
Estado do Rio de Janeiro. 
 
Nas diversas vezes em que eu li essa informação, nunca me chamou a atenção o fato da Federação não 
possuir sede própria.  
 
O estalo para isso veio quando eu li o livro “No Mundo dos Espíritos”, de Antônio Eliezer Leal de Souza. Lá, em 
sua página 368, Leal de Souza nos diz que a Federação Espírita do Estado do Rio de Janeiro era filha do 
Grupo São João Baptista e  abrigava nas salas de sua sede, além deste grupo, mais dois Centros Espíritas, 
isso em 1924.  
 
Quando eu li essa informação, pensei na hora: se a Federação abrigava Centros Espíritas em suas 
dependências em 1924, será que a sala que ela ocupava em 1908 não era uma sala da sede do Grupo São 
João Baptista, Centro que lhe havia dado origem? 
 
Com essa idéia na cabeça, entrei em contato com o próprio Instituto Espírita Bezerra de Menezes, buscando 
comprovar a veracidade dessa informação do Leal de Souza. Para minha surpresa, descobri que a sala que a 
Federação usava como sede em 1908 não pertencia ao Grupo São João Baptista e, sim, ao Grupo Espírita 
Santo Agostinho.  
 
Nesse mesmo contato, fui informado que ambos, Grupo São João Baptista e Grupo Espírita Santo Agostinho, 
eram dois dos Centros fundadores da Federação Espírita do Estado do Rio de Janeiro, em 30 de junho de 
1907, e que dessa data até algum momento da década de 1910, a Federação funcionara na sede do Grupo 
Espírita Santo Agostinho, na Rua da Conceição nº 33, no centro de Niterói, então capital do Estado do Rio de 
Janeiro. 
 
Assim sendo, quando Zélio foi à Federação Espírita de Niterói, em 15 de novembro de 1908, ele na verdade foi 
à sede do Grupo Espírita Santo Agostinho, local onde funcionava a Federação. 
 
Talvez nunca saibamos qual era a instituição que realizava a sessão naquele dia, mas muito provavelmente 
não era a Federação, e sim, o Grupo Espírita Santo Agostinho... 
 
(Texto de Renato Guimarães) 
 
Como o Sr Renato dissertou acima, sobre a possível manifestação do Caboclo das Sete Encruzilhadas ter se 
dado num Grupo Espírita que cedeu seu espaço para o funcionamento da Federação Espírita do Estado do Rio 
de Janeiro, encontramos outra versão dos fatos que disponibilizaremos abaixo.  
 
HISTÓRICO DA FUNDAÇÃO DA FEDERAÇÃO ESPÍRITA DO ESTADO DO RIO DE 
JANEIRO EM NITERÓI 
 
Data do início do século passado, as iniciativas da espiritualidade para a união dos espíritas do Estado do Rio 
em uma associação federativa. 
 
A associação “Deus, Cristo e Caridade”, fundada em 25 de junho de 1902, tinha como finalidade principal a 
construção de um Centro Espírita, onde os adeptos do Espiritismo pudessem se reunir. 
 

 142 



Em 21 de agosto de 1905, o “Grupo Espírita Santo Agostinho” designa uma comissão para angariar donativos 
para a construção do Centro. 
 
Em janeiro de 1907, passa por Niterói o presidente do Centro Espírita de Porto Alegre, RS, Israel Corrêa da 
Silva, e consegue interessar os espíritas de Niterói para a criação de uma Federação Estadual. 
 
Assim, a idéia inicial de construção de um Centro Espírita evolui para a fundação da Federação Espírita do 
Estado do Rio de Janeiro. O objetivo da nova entidade, de âmbito estadual, é “a congregação e a união dos 
espíritas”. 
 
Fundada em 30 de junho de 1907, seu primeiro presidente é Eugênio Olímpio de Souza. A FEERJ passa a 
funcionar na Rua da Conceição, 33, a principal de Niterói, pagando aluguel mensal de “60 mil réis”. 
 
O terreno para a construção da sede própria custou “três contos e trezentos mil réis” e a obra foi orçada em “25 
mil contos de réis.” 
 
Em 30 de janeiro de 1922, a FEERJ, reunida para homenagear o Dr. Guilherme Taylor March, o “médico dos 
pobres”, desencarnado em 21 de junho daquele ano, decide pela construção do Orfanato Dr. March. 
 
A pedra fundamental é lançada em 3 de dezembro de 1932, na rua Desembargador Lima Castro, 235 e a 
inauguração se dá em 3 de outubro de 1934. 
 
A construção custou “35 contos e vinte e cinco mil e setenta e cinco réis”... 
 
(http://www.iebm.org.br/?pg=historico#ld) 
 
Analisando: 
 

• Não encontramos registros que diz existir especificamente a “Federação Espírita de Niterói”, em 1908 
(somente encontramos um registro com essa denominação, somente em 1920), mas sim, a Federação 
Espírita do Estado do Rio de Janeiro (FEERJ), sediada em Niterói. 

 
• Em 1905, o Grupo Espírita Santo Agostinho designa uma comissão para angariar fundos para construir 

a FEERJ. 
 

• Diz que em 1907 foi fundada a FEERJ, cujo primeiro presidente era Eugênio Olímpio de Souza, 
passando a funcionar na Rua Conceição, 33, em Niterói, inclusive pagando aluguel de 60 mil reis. 

 
Se a FEERJ foi fundada em 1907, é fato que já existia.  
 
Diz que o primeiro presidente foi Eugênio Olimpio de Souza. Não conseguimos localizar o tal José de Souza, 
que, possivelmente poderia ser somente um “diretor de mesa”, ou seja, um dirigente capacitado para dirigir os 
trabalhos espíritas no tal dia, e não um dirigente da Federação em si. Também pode ter acontecido que Zélio 
de Moraes se enganou no nome do presidente da Federação, dizendo ser Zeca de Souza, e na realidade era o 
Sr. Eugênio Olimpio de Souza, pois, provavelmente esteve com esse senhor uma ou duas vezes, isso em 
1908. 
 
Diz que a Federação foi fundada em 1907, funcionando na Rua Conceição, 33, e pagando aluguel de 60 mil 
reis, então, não podia ser na sede do Grupo Espírita Santo Agostinho, que, em 1905 já existia e não podia ser 
na Rua Conceição, pois segundo o documento acima, o imóvel havia sido alugado para a FEERJ em 1907. 
 
Portanto, pelo acima exposto, podemos dizer que a manifestação do Caboclo das Sete Encruzilhadas se deu 
na Federação Espírita do Estado do Rio de Janeiro, e não na Federação Espírita de Niterói. 
 
A manifestação do Caboclo das Sete Encruzilhadas foi no Grupo Espírita Santo Agostinho, ou foi na própria 
FEERJ, já fundada, conforme informações acima? Podem restar certas dúvidas, mas, o importante e que ela 
efetivamente se deu, seja num ou noutro. 
 
 
 
 
 
 

 
 

 143 

http://www.iebm.org.br/?pg=historico%23ld


FREI GABRIEL MALAGRIDA – O CABOCLO DAS SETE ENCRUZILHADAS 
 

     
 

Vamos a um breve relato da vida de Frei Gabriel Malagrida – o Jesuíta: 
 
Uma comprovação da existência do Frei Gabriel Malagrida pode ser feita no livro de Henrique José de Souza, 
Eubiose: A verdadeira Iniciação, 4ª ed. Rio de Janeiro: Associação Editorial Aquarius, 1978. Segundo Henrique 
José de Souza: "Gabriel Malagrida, ancião de 80 anos, foi queimado por Verdugos (Inquisição), em 1761" 
(págs. 250-251).  
 
Existe, na Biblioteca de Amsterdã, uma cópia do seu famoso processo, traduzido da edição de Lisboa. 
Malagrida, com efeito, foi acusado de feitiçaria e de manter pacto com o Diabo, que lhe havia revelado o futuro.   
 
A profecia comunicada pelo “inimigo do gênero humano” (quer dizer das profecias comunicadas aos Santos da 
Igreja, inclusive Santa Odila, que profetizou até a última guerra) ao pobre Jesuíta visionário está concebida nos 
seguintes termos: “O Réu confessou que o demônio, sob a forma da Virgem Maria, lhe tinha ordenado a 
escrever a vinda do Anti-Cristo; que havia de existir, a bem dizer, três anti-Cristos sucessivos, e que o último 
nasceria em Milão, da sacrílega união entre um frade e uma freira, etc.”.  E por aí outras tantas coisas que o 
obrigaram a confessar.  
 
No ano de 1689, as margens do rio Como, na Vila de Monagio, nascia um menino que recebeu o nome de 
Gabriel Malagrida (cujo nome significa: “As vozes harmoniosas de Deus”).  
 
Desde cedo Gabriel demonstrou tendências místicas. Entrou para o seminário de Milão onde foi ordenado e 
professou na Companhia de Jesus em 1711. Gabriel desejava cumprir sua missão no Brasil, porém, Tamborini, 
o Geral da Companhia de Jesus, havia lhe reservado a cadeira de Humanidades no Colégio de Bastis, na 
Córsega.  
 
Mais tarde conseguiu se transferir para Lisboa, em 1721, onde depois de algum tempo conseguia embarcar 
para o Maranhão, no Brasil.  
 
Gabriel e o Brasil  
 
Nessas terras, Gabriel pregou internando-se no sertão, enfrentando sérios perigos e vencendo com a fibra de 
quem se julgava destinado a cumprir uma missão superior no Planeta, uma missão de conquistar almas para o 
Céu. Apresentava evidentes sintomas mediúnicos ouvindo vozes misteriosas e chegou mesmo a pensar que 
operava milagres.  
 144 



Em 1727 começou a árdua tarefa de catequizar os índios no Maranhão, conseguindo nessa mesma ocasião 
amansar a feroz tribo dos Barbassos. Fundou no Maranhão uma missão que teve grande desenvolvimento, 
sustentando uma peregrinação apostólica.  
 
Foi em seguida, em 1730, para a Bahia e Rio de Janeiro onde continuou a pregar, alcançando grande 
ascendência sobre os índios. Apareceu então, convertido no apóstolo do Brasil.  
 
Dizia que conversava com Deus e que lhe aparecia a Virgem Maria, e para completar seus feitos, descrevia os 
“milagres” que operava. Em 1749 partiu para Lisboa, onde foi recebido com fama de Santo por muitos fiéis. 
Nessa época Dom João V se encontrava muito doente e Gabriel, a seu pedido, o assistiu nos seus últimos 
momentos.  
 
Em 1751 retornou ao Brasil onde ficou ate 1754, ano em que foi chamado a Lisboa pela Rainha Dona Mariana 
da Áustria. Encontrou no poder, Sebastião José, o terrível Marquês de Pombal, que não permitiu sua presença 
por muito tempo junto à Rainha. Por esse motivo, Gabriel se isolou durante algum tempo em Setúbal. 
 
Gabriel e a Inquisição  
 
No dia 1° de novembro de 1755, Lisboa foi destruída por um terremoto. Correu o boato que a catástrofe era 
castigo do Céu. Pombal mandou publicar um folheto escrito por um padre, explicando o fenômeno e as causas 
naturais que o determinaram.  
 
Gabriel apareceu em público com um opúsculo, onde procurava corrigir o teor da publicação. Nesse opúsculo, 
Gabriel afirmava que o terremoto era verdadeiramente um castigo do Céu.  
 
Pombal enfurecido mandou queimar o opúsculo e desterrou Gabriel para Setúbal. Em setembro de 1758, 
ocorreu um atentado contra a vida de Dom José. Algumas semanas antes, Gabriel havia escrito uma carta 
ameaçadora ao Marquês de Pombal.  
 
Gabriel foi preso, em 11 de dezembro, como responsável pelo atentado e encarcerado nas prisões do Estado. 
Pombal vasculhou seus livros e nessa oportunidade lhe atribuiu passagens que pareciam pouco ortodoxas, e 
foi entregue a Inquisição. Gabriel foi condenado à pena de garrote e fogueira, sendo executado na Praça do 
Rossio em 21 de setembro de 1761.  
 

    
                  Suplício pelo garrote                        Execução de Frei Gabriel na fogueira na Praça do Rossio 
 
Depois deste fato, a Companhia de Jesus foi declarada ilegal. Todos as suas propriedades foram confiscadas e 
os jesuítas expulsos do território português, na Europa e no Ultramar.  
 
Gabriel Malagrida reencarnou no Brasil (talvez para se refazer da árdua encarnação como jesuíta) se 
preparando para a importante missão que lhe estava reservada dentro do Movimento Umbandista no século 
XX, como Caboclo das Sete Encruzilhadas. 
 
 
 
 

 145 



ACORDÃO DOS INQUISIDORES DO PADRE GABRIEL MALAGRIDA 
 

 
 
(Cópia do Acordão (Resolução (acordo) efetuado entre políticos para concretizar ou anular medidas que se encontram em 
votação, de maneira que os mesmos compartilham benefícios e/ou privilégios (entre si), sem que haja consideração ética) , 
do arquivo de Diamantino Fernandes Trindade) 
 146 



A MÉDIUM VIDENTE REVELA UM PADRE JESUÍTA 
 
Em 16 de novembro de 1919, o Caboclo das Sete Encruzilhadas revela ao seu médium Zélio de Moraes, uma 
das existências, na Itália pelo ano de 1689, como padre jesuíta; confirmando a vidência da médium quando de 
sua primeira manifestação, em 15 de novembro de 1908, na sede da Federação Espírita do Estado do Rio de 
Janeiro, em Niterói: 
 
–“Fui padre jesuíta italiano. Nasci na Vila de Menaggio, nas margens do Como em 1689 e morri em Lisboa no 
ano de 1761. Desde criança que mostrei manifestar tendências para o mais exagerado misticismo. Tendo 
completado na Itália (Milão) os estudos teológicos, professei na Companhia de Jesus (1711).  
 
Quis vir para o Novo Mundo missionar, mas o General da Companhia Tamborini opôs-se ao meu desejo, 
reservando-me o lugar de professor de humanidade no Colégio de Bastis, na Córsega. Decidi, porém, realizar 
o meu projeto, conseguindo, mais tarde, partir para Lisboa, em 1721, de onde embarquei para o Maranhão. Por 
essas terras distantes andei pregando. Internei-me no sertão, afrontando os mais extraordinários perigos e 
vencendo-os com a intrepidez de um homem que se julga destinado a cumprir na Terra uma missão superior. 
Julgando-me escolhido para conquistar almas para o Céu, ouvia vozes misteriosas, que me incentivavam a 
prosseguir na minha cruzada. Cheguei a persuadir-me que fazia milagres. 
 
Por obediência às ordens que me foram transmitidas, voltei ao Maranhão, em 1727, para catequizar os índios; 
sendo essa ocasião que consegui amansar a feroz tribo dos Barbassos, fundando uma missão que teve grande 
desenvolvimento. 
 
Voltando ao Maranhão, em 1730, sustentei uma espécie de peregrinação apostólica. Fui à Bahia e ao Rio de 
Janeiro e, meti-me no mato a pregar. Tal predomínio alcancei sobre os índios e de tal modo me insinuei no 
espírito dos crentes, que em pouco tempo tinha sobre eles uma absoluta ascendência. Apareci convertido no 
apóstolo do Brasil. Diziam que falava com Deus, que me aparecia a Virgem Santíssima, que conversava com 
os Santos e para completar os meus prodígios, citava os milagres que operava. Com esta forma de santidade, 
parti para a Europa, em 1749. Após trabalhosa viagem, cheguei a Lisboa.  
 
De todos os lados acudiram os fiéis a venerar-me. D. João V, que já se achava no último extremo, acolheu-me 
com verdadeiro júbilo; teve uma valiosa intercessão minha. Quando D. João V agonizava, fui eu quem o 
assistiu em sua hora final. 
 
Em 1751, voltei ao Brasil e por aqui me demorei até 1754, ano em que cheguei a Lisboa, a chamado da Rainha 
viúva, D. Mariana da Áustria. Desta vez, encontrei no poder Sebastião José. O Ministro não permitiu que eu me 
conservasse muito tempo junto a Rainha enferma e, foi por esses e outros motivos que me ausentei para 
Setúbal, para não sofrer a presença do Ministro. Por seu lado, Pombal deixou-me em paz, mas os 
acontecimentos vieram pôr-me em foco e atirar-me para ruína total. 
 
Arrasada Lisboa pelo terremoto, espalhou-se que a enorme catástrofe fora um castigo do Céu. Para contrariar 
estas informações, mandou o Ministro compor e publicar um folheto escrito por um padre, explicando o 
fenômeno e as causas naturais que o determinaram. Apareci em público com um opúsculo: “Juízo da 
Verdadeira Causa do Terremoto”, que padeceu a Corte de Lisboa no dia 1º de novembro de 1755.  
 
Nesse opúsculo, procurei retificar o que se lia no folheto que Pombal mandou distribuir, asseverando que o 
terremoto fora efetivamente um castigo do Céu. Pombal, irritado, limitou-se a mandar queimar o opúsculo e a 
desterrar-me para Setúbal.  
 
Chega o ano de 1758 e, no mês de setembro, ocorreu o atentado contra a vida de D. José e eu, que antes 
tinha uma carta ameaçadora ao Primeiro-Ministro, fui preso, em 11 de dezembro, e transferido para o Colégio 
da sua Ordem em Lisboa, considerado réu dessa majestade e encerrado nas prisões do Estado em 11 de 
janeiro de 1759. Pombal, que já tinha posto os jesuítas fora do reino, achou que a ocasião era excelente para 
exaltar a campanha com conceito popular e, eu seria a vítima.  
 
Rebuscaram os meus livros e nesta oportunidade me atribuíram passagens que pudessem parecer pouco 
ortodoxas e, entregue à Inquisição, fui condenado à pena de garrote e da fogueira. Sentença executada na 
Praça do Rossio, em Lisboa, a 21 de setembro de 1761. Meu nome: Frei Gabriel Malagrida. 
 
(Umbanda – A Manifestação do Espírito para a Caridade – Sérgio Estrellita da Cunha) 
 
Frei Gabriel Malagrida, após anos de contato amistoso e amigável com os indigenas no Brasil, efetuando um 
trabalho explêndido de evangelização, respeitando a religiosidade dos indígenas, posteriormente, voltou ao 
pais que amou, o Brasil, encarnado como um silvicola. Será que tudo isso foi a toa: Coincidencia?  
 

 147 



Em época, com certeza, já estava sendo traçada a formação da Umbanda. Um indio brasileiro (Sete 
Encruzilhadas), com formação concreta calcada no Evangelho Redentor (foi padre numa vida anterior, 
especializado em catequização), conseguiu arrebanhar e instruir, tanto indios como ex-escravos, já em 
Aruanda, para trabalhos caritativos no que seria a Umbanda. O plano espiritual superior é sábio. 
 
Portanto, não e pelo fato do Caboclo das Sete Encruzilhadas ter sido um frei em vida anterior, que influenciou a 
Umbanda com noções e doutrinas católicas, mas sim, normatizou-a com conceitos verdadeiros, trazendo para 
a Umbanda o Evangelho Redentor, o respeitabilissimo Pentatêuco Kardequiano, os ensinamentos crísticos, a 
razão, o que é bom e certo, rejeitando o que é mal e supérfluo. 
 
O Caboclo das Sete Encruzilhadas, a exemplo de quando esteve encarnado como Frei Gabriel Malagrida, 
continuou, como Guia Espiritual, a missão na área caritativa e de orientação, agora através dos Guias 
Espirituais da Umbanda, oferecendo a ciência da vida para todos nós. 
 
QUEM SÃO OS JESUITAS?  
 
Os jesuítas são padres da Igreja Católica que fazem parte da Companhia de Jesus. Esta ordem religiosa foi 
fundada em 1534 por Íñigo López, mais tade conhecido como Inácio de Loyola.  
 

 
 
Filho mais novo de um nobre basco de antiga família, nasceu no Castelo de Loyola, perto de Azpeitia, no País 
Basco. Quando jovem, foi soldado e lutou no cerco de Pamplona pelos franceses, em 1521, sendo gravemente 
ferido em combate (uma bala de canhão quebrou-lhe as duas pernas). Em sua longa convalescença, leu muito 
sobre a vida de Cristo e dos Santos e, finalmente, resolveu dedicar sua vida a serviço de Deus. Após um ano 
de retiro na Catalunha, fez uma peregrinação a Jerusalém. De 1524 a 1534, consagrou-se aos estudos e 
graduou-se mestre em letras pela Universidade de Paris. Nessa cidade, desenvolvia um trabalho evangélico 
junto ao povo e, como era leigo, despertou suspeitas entre as autoridades da Igreja. De qualquer forma, 
agrupou ao seu redor sete estudantes (entre os quais o futuro São Francisco Xavier) com o intuito de 
catequizar os muçulmanos na Palestina. Diante da impossibilidade da missão o grupo, agora com dez 
integrantes, apresentou-se ao papa Paulo III e colocou-se a sua disposição para quaisquer fins. 
 
Assim fundou-se a Companhia de Jesus, em 1540, quando Paulo III deu à associação o título de ordem 
religiosa, da qual Inácio, padre desde 1537, foi o primeiro superior-geral, atribuindo-lhe como objetivo a 
reconquista católica em regiões protestantes. De fato, os jesuítas constituíram a linha de frente da contra-
reforma a serviço do papado – ao qual prestavam um voto especial de obediência. A educação foi considerada 
por Inácio de Loyola o principal instrumento de reconquista dos protestantes e de catequização dos gentios. 
Assim, os jesuítas fundaram missões, retiros, colégios e universidades. Seu papel na colonização do Brasil, por 
exemplo, merece destaque, em especial pela contribuição dos padres José de Anchieta, Manoel da Nóbrega, 
Antônio Vieira e Gabriel Malagrida. Inácio de Loyola modelou a espiritualidade elevada e dinâmica de seus 
religiosos a partir de seu livro “Exercícios Espirituais”, um clássico da literatura espiritual muito difundido ainda 
nos dias de hoje, graças aos muitos retiros pregados e dirigidos pelos jesuítas. Foi canonizado em 1622 

 148 

http://educacao.uol.com.br/biografias/inacio-de-loyola.jhtm%23%23
http://educacao.uol.com.br/historia/ult1704u78.jhtm
http://educacao.uol.com.br/historia/ult1704u78.jhtm
http://educacao.uol.com.br/biografias/inacio-de-loyola.jhtm%23%23
http://educacao.uol.com.br/biografias/ult1789u421.jhtm
http://educacao.uol.com.br/biografias/ult1789u489.jhtm


A Companhia de Jesus foi criada logo após a Reforma Protestante (século XVI), como uma forma de barrar o 
avanço do protestantismo no mundo. Portanto, esta ordem religiosa foi criada no contexto da Contra-Reforma 
Católica. Os primeiros jesuítas chegaram ao Brasil no ano de 1549, com a expedição de Tomé de Souza. 
 
Objetivos dos jesuítas: 
 

• Levar o catolicismo para as regiões recém-descobertas, no século XVI, principalmente às Américas; 
 

• Catequizar os índios, transmitindo-lhes as línguas portuguesa e espanhola, os costumes europeus e a 
religião católica; 

 
• Difundir o catolicismo na Índia, China e África, evitando o avanço do protestantismo nestas regiões; 

 
• Construir e desenvolver escolas católicas em diversas regiões do mundo. 

 
Tivemos alguns Espíritos encarnados no Brasil, como jesuítas, que tiveram grande ascendencia na formação 
espiritual do nosso país. Frei Gabriel Malagrida (Umbanda), Padre José de Anchieta/Frei Fabiano de Cristo 
(Kardecismo) e Padre Manoel da Nóbrega (Kardecismo). Coincidência existirem três Espíritos reencarnados 
em terras brasileiras, todos jesuítas, que influenciaram decisivamente a religiosidade de milhares de 
pessoas??? 
 
Só por curiosidade: 
 
Alguns Espíritos atuaram desde o início da história no Brasil, para que pudesse tornar-se um celeiro de onde o 
Evangelho Redentor irradiar-se-ia por toda a parte. Estavam encarnados os Espíritos de Frei Gabriel Malagrida 
(cuja história já contamos acima), Padre Manoel da Nóbrega, e o Padre José de Anchieta, e todos eles tiveram 
presença decisiva na evolução das idéias sociais e humanas em nossa terra.   
 
PADRE JOSÉ DE ANCHIETA  
 

 
 
O Padre José de Anchieta foi um dos que impediram a implantação de tribunais inquisitoriais no país, 
rejeitando qualquer atitude discriminatória ou de perseguição. A instalação da absurda inquisição criaria aqui, 
sem dúvida, muitos miasmas e matrizes na contabilidade reencarnatória dos paulistanos e brasileiros, criando 
embaraços para seu desenvolvimento cultural e humano.  
 
O Padre Anchieta representou uma presença marcante na história da cidade desde seu início. Lingüista, 
dramaturgo, prosador e poeta, considerado o pai da literatura brasileira, constituindo praticamente o 
Quinhentismo no país, sendo um dos fundadores, juntamente com o Padre Manoel da Nóbrega, do famoso 
Real Collegio de São Paulo.  
 
O ambiente era muito primitivo, sendo necessário muito desprendimento e abnegação para enfrentar o 
cotidiano da época. Foi um grande defensor e protetor dos índios Guaranis.  

 149 

http://www.suapesquisa.com/protestante
http://www.suapesquisa.com/historia/china
http://www.suapesquisa.com/afric


O PADRE JOSÉ DE ANCHIETA REENCARNOU COMO FREI FABIANO DE CRISTO  
 

 
 
O Frei Fabiano de Cristo (1676-1747) nasceu em Aldeia Soengas/Portugal, registrado com o nome de João 
Barbosa.  
 
Ouvindo falar das minas de ouro e outros metais preciosos no Brasil, o jovem João se entusiasmou em vir 
conhecer o país, o que ocorreu em início do século 18. Seguiu para a Vila de Parati, na enseada de Angra dos 
Reis, onde passou a fazer a Carreira das Minas, percorrendo as cidades do atual Vale do Paraíba.  
 
Algo faltava em João Barbosa, como um ardor religioso latejava em seu coração e, em 1704, se desfez de 
todos os bens e foi para o Rio de Janeiro, no Convento Santo Antônio do Rio de Janeiro, pleitear seu ingresso 
na Ordem, sendo-lhe dado o nome de Fabiano. Começaram as manifestações de erisipela crônica, que muito 
fizeram sofrer Fabiano. Era por todos admirado, por sua simplicidade, paciência, humildade, sempre se 
aprestando ao trabalho, na caridade junto aos sofredores.  
 
Frei Fabiano, como Espírito, inspirou a criação de uma das mais notáveis instituições espíritas de Assistência 
Social do país, que atende na Capital mais de duas mil famílias. O ensino continua a ser um compromisso de 
Frei Fabiano/Anchieta.  
 
Este Espírito, que acompanhou o trabalho da Casa Transitória desde o início, oficializou sua presença na 
própria designação da instituição e ainda tem inspirado muitas outras instituições espíritas espalhadas por todo 
o Brasil.   
 
O ESPÍRITO FABIANO DE CRISTO TRABALHANDO PELA ASSISTÊNCIA SOCIAL ESPÍRITA 
  
Fabiano de Cristo é um nome que está estritamente vinculado às iniciativas de várias instituições espíritas que 
prestam trabalho de assistência social. A CAPEMI (Caixa de Pecúlio dos Militares), fundada pelo espírita Sr. 
Jaime Rollemberg (1913-1978), também criou o Lar Fabiano de Cristo e várias casas de amparo aos carentes 
em vários Estados do Brasil (do Amazonas ao Rio Grande do Sul), socorrendo os menos favorecidos pela 
sorte.   
 
PADRE MANOEL DA NÓBREGA  
 
Manuel da Nóbrega (1517-1570) nasceu em Minho/Portugal e chegou ao Brasil em 1549. Exerceu importantes 
papéis na atividade colonizadora, destacando-se a defesa da liberdade dos índios, criação de aldeias; cultivou 
a música na evangelização; promoveu o ensino das primeiras letras nas escolas: ler e escrever; fundou 
colégios em Salvador, Pernambuco, São Paulo e no Rio de Janeiro.  
 
O Padre Manuel da Nóbrega, como homem de fé, pronunciou como últimas palavras antes de morrer: Eu vos 
dou graças, meu Deus, Fortaleza minha, Refúgio meu, que marcastes de antemão este dia para a minha 
morte, e me destes a perseverança na minha religião até esta hora.   
 

 150 



 
 
O PADRE MANOEL DA NÓBREGA PARTICIPOU DA CODIFICAÇÃO ESPÍRITA COMO EMMANUEL  
 
O Espírito Manuel da Nóbrega, que se manifesta espiritualmente como Emmanuel, ditou mensagem na 
Codificação Espírita, que consta em O Evangelho segundo o Espiritismo, Cap. XI, 11, intitulada O egoísmo 
(Paris, 1861), como um obstáculo ao progresso.  
 
EM ENCARNAÇÃO ANTERIOR, O PADRE MANOEL DA NÓBREGA TERIA SIDO O SENADOR ROMANO 
PÚBLIUS LÊNTULUS, CONHECIDO POR NÓS COMO O ESPÍRITO DE EMMANUEL 
 

 
Espírito de Emmanuel 

 
O Espírito Emmanuel começou a manifestar-se ao médium Chico Xavier em 1927, orientando-o e conduzindo-
o no roteiro cristão à luz da Doutrina Espírita. Através de Chico Xavier ditou mais de cento e quinze livros (nove 
em parceria com outros Espíritos), obras essas que totalizaram mais de sete milhões de exemplares.  
 
 
 
 
 
 
 
 151 



ESTÓRIA DA ENCARNAÇÃO NO BRASIL DO CABOCLO DAS 
SETE ENCRUZILHADAS 

 

 
 
Nota do autor: achamos esse relato interessante, mas, por falta total de comprovação histórica documental e testemunhal, 
tachamo-la de “estória”. Por curiosidade, vamos disponibilizá-lo:  
 
Esta história chegou até nós, da T.E.F.L. (Tenda Espírita Fraternidade da Luz – fundada em 08 de Abril de 1948, por 
Henrique Landi Júnior), há muitos anos através de uma entidade – um Caboclo de Oxossi – enviado do Caboclo 
das Sete Encruzilhadas, cujo médium não temos informação se ainda está encarnado. Resolvemos passar 
este relato, para a forma escrita, para que não se perca na bruma do tempo e da nossa memória. 
 
Ao que se tem informação, é que o Caboclo das Sete Encruzilhadas, é um Espírito muito antigo, já encarnado 
ao tempo da vinda do Mestre Jesus à Terra e que na roda de suas encarnações , jamais apareceu no nível em 
que trabalham os nossos “compadres” Exus, como alguns, face à semelhança de nomes, tentam explicar.  
 
Ao tempo do Brasil Colônia, mais precisamente no Estado do Rio de Janeiro, em uma localidade às margens 
do Rio Paraíba do Sul, chamada hoje de Barra do Piraí. Precisamente neste local, o rio atingia uma grande 
largura e o seu leito tomava um aspecto sinuoso, ali existia uma fazenda de diversas culturas, entre as quais e 
em maior escala, a do café e da cana-de-açúcar. Tal propriedade era administrada por uma família portuguesa, 
que ao contrário de outras existentes nas proximidades, ali não era exigido o braço escravo. Os negros que lá 
trabalhavam, recebiam além da casa e alimentação, uma remuneração em moeda, por isso era a propriedade 
mais próspera do local, isto graças à forma de administração adotada por seus proprietários. Próximo dali vivia 
uma tribo de índios da Nação Tupi-Guarani, com os quais, os fazendeiros mantinham um excelente 
relacionamento. 
 
O Chefe da tribo era moço e possuía uma razoável cultura, pois fora alfabetizado na Capital, apaixonou-se por 
uma das filhas do fazendeiro, que correspondeu ao seu afeto vindo a casar-se com ele, contrariando os 
costumes de ambas as comunidades.  
 
Após a união, ela engravidou, tendo que viajar a Capital do Rio de Janeiro para tratamento médico, demorou-
se algum tempo e ao regressar recebeu uma horrível notícia: que um grupo de índios estranhos na localidade, 
de surpresa, tentaram invadir a fazenda para saqueá-la, os fazendeiros pediram socorro e os guerreiros Tupi-
Guarani, vieram, mas não puderam impedir que os pais da moça e seus irmãos fossem mortos. Na batalha, o 
chefe Tupi-Guarani, seu marido, ficou gravemente ferido, vindo também a falecer em conseqüência. Ao todo, 
sete pessoas foram assassinadas pela tribo invasora.  
 152 

http://povodearuanda.wordpress.com/2007/06/15/historia-da-encarnacao-no-brasil-do-caboclo-das-sete-encruzilhadas/
http://povodearuanda.wordpress.com/2007/06/15/historia-da-encarnacao-no-brasil-do-caboclo-das-sete-encruzilhadas/


E todos foram sepultados, em uma ilha situada no Rio Paraíba do Sul, dentro da fazenda. E a moça grávida, 
única remanescente da família de fazendeiros, ia todas as tardes rezar na ilha, junto às sete cruzes que 
demarcavam os locais onde seus pais, irmãos e esposo foram sepultados.  
 
Porém, em uma dessas tardes, em que rezava junto ao túmulo do esposo, sentiu-se em trabalho de parto e ali 
mesmo deu à luz a um menino, seu filho com o chefe Tupi-Guarani, cujo corpo estava naquele local sepultado. 
O menino cresceu cercado do imenso carinho de sua mãe e recebeu ensinamento proveniente de duas 
culturas: a cristã adotada por sua mãe e a outra orientada pelo Pajé da tribo de seu pai. Estudou na Capital do 
Estado e posteriormente na Corte, recebendo instrução superior de Direito.  
 
Como advogado teve intensa atividade profissional em defesa de escravos nos Tribunais do Rio de Janeiro, 
que eram acusados de crimes pelos senhores escravagistas.  
 
Na qualidade de chefe de sua comunidade indígena, disfarçadamente, invadia as fazendas de regime escravo, 
libertando os cativos e colocando-os em local seguro. Na verdade ninguém conseguia identificar o chefe que 
comandava o grupo indígena libertador de escravos, ora ele se apresentava com o aspecto físico de indivíduo 
alto, ora baixo, às vezes gordo e outras vezes magro, cada ataque era comandado por uma pessoa diferente e 
assim ele conseguia se manter no anonimato, conseqüente a dupla personalidade.  
 
O seu verdadeiro nome era Caboclo das Sete Cruzes Ilhadas, por ter nascido no local onde existiam sete 
cruzes em uma ilha, porém o povo por corruptela o chamava de Caboclo das Sete Encruzilhadas, nome que 
ele adotou humildemente, até mesmo em sua vida espiritual. Tal nome ficou fixado pelo povo escravo, que o 
adorava, e quando o grupo surgia na estrada eles cantavam uma toada que tinha a seguinte letra: 

 
“Lá vem, lá vem, bem longe na estrada. Lá vem, lá vem, o Caboclo das Sete Encruzilhadas”. 

 
Após ter desencarnado, voltou através da mediunidade de Zélio Fernandino de Moraes, em novembro de 1908, 
como Espírito mensageiro, colocando as bases da Umbanda, no Rio de Janeiro. 
 
 (Henrique Landi – G.E.E.H.L. Jr da Tenda Espírita Fraternidade da Luz) 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 153 



FOTOS GERAIS DA TENDA ESPÍRITA NOSSA SENHORA DA PIEDADE, 
EM BOCA DO MATO – CACHOEIRA DE MACACÚ 

 

 
Cabana do Pai Antônio, sede da Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade, atualmente 

 

 
Zilméia de Moraes abrindo os trabalhos de caridade 

 

 154 



 
Zilméia de Moraes abrindo os Trabalhos de Caridade 

 
 
 

 
Zilméia de Moraes manifestada com a Preta-Velha Vó Tiana 

 
 

 155 



 
Zilméia manifestada com o Caboclo Branca Lua firmando a Mesa de Umbanda 

 
 

 
Zélia manifestada com o Caboclo Sete Flechas, firmando a Mesa de Umbanda 

 

 156 



 
Zélia manifestada com o Caboclo Sete Flechas firmando a Mesa de Umbanda 

 
 
 

 
Caboclo Sete Flechas (mãe Zélia), Caboclo Branca Lua (mãe Zilméia) firmando a Mesa de Umbanda 

 
 

 157 



 
Médium cumprimentando a Mesa de Umbanda na Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade 

 
 

 
Médium firmando a Mesa de Umbanda na Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade 

 
 

 158 



 
Mãe Ziméia e médiuns da Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade 

 
Fotos antigas de médiuns da Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade: 
 

 
Mãe Zilméia de Moraes com a Preta-Velha Tiana 

 

 159 



 
Médiuns da Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade 

 
 

 
Assistido recebendo passe de um Caboclo na Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade – 1990 (Arquivo 

de Diamantino F. Trindade) 
 

 160 



 
Atendimento Fraterno com Pretos-Velhos na Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade – 1990 (Arquivo 

de Diamantino F. Trindade) 
 
 

 
Vó Tiana manifestada em Zélia de Moraes, atendendo – 1990 (Arquivo de Diamantino F. Trindade) 

 

 161 



 
Caboclo Sete Flechas manifestado em Zélia, procedendo ao Amaci – 1985  (Arquivo de Diamantino F. 

Trindade) 
 
Fotos atuais (2013) da Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade em Cachoeira de 
Macacú: 

       

 
Foto panorâmica da Tenda 

 

 
 162 



 
Fimeza da “Linha de Santo”, na porta de entrada 

 

 
Descarregos e atendimentos fraternos sendo efetuados 

 
Fotos externas da Cabana de Pai Antônio, que fica em meio a Natureza: 
 163 



  
 

   
 

        
 

   
 164 



 
Em São Gonçalo/RJ, no bairro Camarões, existe a Rua Zélio de Moraes. 
 
 
 
Zélio de Moraes, fundador da Umbanda é homenageado com nome de rua, em Santa Cruz, na cidade 
do Rio de Janeiro/RJ 
 
O Prefeito César Maia do Rio de Janeiro atendeu à proposta do vereador Átila Nunes, dando o nome de uma 
Rua no bairro de Santa Cruz ao anunciador da Umbanda, Zélio de Moraes, o médium do Caboclo das 7 
Encruzilhadas. 
 
Segundo César Maia, “a homenagem não é apenas ao fundador dos princípios da Umbanda no Brasil, mas 
como também uma homenagem ao centenário dessa religião”.  
 
Para o Prefeito carioca, a proposta do vereador Átila Nunes vai ao encontro de milhões de brasileiros que 
professam a Umbanda, incluindo os cariocas. 
 
O decreto do prefeito César Maia dando o nome de Zélio de Moraes a uma rua do município, foi publicado no 
diário oficial do Rio de Janeiro no último dia 21 de agosto. 
 
Art. 1.º: Fica reconhecido como logradouro público da Cidade do Rio de Janeiro, de acordo com o PAA 
8161/PAL 25028, aprovado em 23/06/1964, e tendo em vista o Decreto n.º 5.625, de 27 de dezembro de 
1985, com denominação oficial aprovada de “RUA ZÉLIO DE MORAES”, o logradouro antes conhecido como 
Rua P, que começa na Avenida Roberto Moura, lado par, 140 metros depois da Rua Agaí e termina na Rua 
Agaí, com 398 metros de extensão.  
 
Art. 2.º Este Decreto entra em vigor na data de sua publicação.  
 
Rio de Janeiro, 20 de agosto de 2008 — 444.º ano da Fundação da Cidade  
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 165 



ZÉLIO FERNANDINO DE MORAES 
 

 
 

67 ANOS DE TRABALHO MEDIÚNICO ININTERRUPTO NA UMBANDA 

 166 



   
 

    
 
 “Zélio de Moraes foi um médium exemplar e com o Caboclo das Sete Encruzilhadas se conjugaram numa 
brilhante missão. Foram vanguardeiros ostensivos que plantaram as primeiras sementes da reação e do 
protesto doutrinário, contra as práticas fetichistas das matanças e dos sacrifícios a divindades,... etc.” (palavras 
de W. W. da Matta e Silva). 
 

 167 



 
Zélio Fernandino de Moraes e sua esposa Maria Isabel de Moraes (médium do Caboclo Roxo) 

Arquivo particular de Diamantino Fernandes Trindade 
 
Zélio de Moraes casou-se muito cedo com Maria Izabel de Moraes. Tiveram quatro filhos, sendo eles Zélio 
Morse de Mores, Zélia de Moraes, Zarcy Morse de Moraes e Zilméia de Moraes. Somente suas filhas, Zélia e 
Zilméia seguiram o mediunato na Umbanda. 
 
Zarcy Morse de Moraes seguiu a carreira futebolística, jogando profissionalmente no Botafoto FC, e segundo 
seus familiares, posteriormente, no Societa Sportiva Palestra Itália em São Paulo: 
 

 

 
 

 

 168 



 
Altar particular de Zélio de Moraes 

 
MENSAGEM DO CABOCLO DAS SETE ENCRUZILHADAS – SER ESPÍRITA 
 
 
“Ser Espírita é ser clemente, 
É ter alma de crente, 
Sempre voltada para o bem! 
É ensinar ao que erra, 
Entre os atrasos da Terra, 
Não fazer mal a ninguém. 
 
É sempre ter por divisa, 
Tudo o que é nobre e suaviza, 
O pranto, a dor, a aflição. 
É fazendo a caridade, 
Evitar a orfandade, 
O abismo da perdição.  
 
Em Deus, sempre ter crença 
Profunda, sincera e imensa, 
Consubstanciada na fé. 
É guardar bem na memória, 
Os bons conselhos e as glórias, 
De Jesus de Nazareth. 
 

 
É perdoar a Injúria, 
De quem já não tem um pão. 
É se tornar complacente, 
Para o inimigo insolente, 
Tendo por lema o perdão!  

Ser Espírita é ser clemente, 
É ter a alma de crente, 
Sempre voltada para o bem! 
É ensinar ao que erra, 
Entre os atrasos da Terra, 
Não falar mal de ninguém”. 

(20 Jan 1933 – Caboclo das Sete Encruzilhadas através do 
seu médium: Zélio de Moraes) 
 

 
MENSAGEM DE ZÉLIO FERNANDINO DE MORAES 
 
O conteúdo de nossas mentes é o que trazemos ao mundo que nos cerca, ao mundo de cada um, e que nos 
acompanha. Agora, mais do que nunca, eu compreendo a palavra de Cristo: “Bem-aventurados os puros de 
coração”. Sim, verdadeiramente felizes são os que não enxergam tristezas, os que não prejudicam a ninguém 
com seu julgamento. Esses são felizes.  

 169 



Nós outros, que queremos seguir outras trilhas: a da justiça com as próprias mãos; a do julgamento segundo 
nossa própria bitola da vida; a justiça segundo nossas verdades. Nós nos deparamos com o reflexo de tudo 
isso num grande espelho onde se refletem nossas ansiedades injustificadas, que reduzem a vitalidade do 
corpo e aprisiona o Espírito. 
 
A vida após a morte não deveria ser espetáculo de surpresas para quem trabalhou anos a fio na mediunidade. 
Servindo de ponte entre Espíritos e homens, passamos grande parte fazendo, e pouco tempo pensando, 
aproveitando os ensinamentos e conversando com aqueles que estão ao nosso lado em silêncio, mas que não 
muitas vezes detentores de muitas verdades – não as “nossas” verdades, mas ensinamentos que devem ser 
compartilhados. 
 
Até hoje não me pediam a palavra. Respeitei o não pedido. Mas agora que o fazem, deixem-me alertá-los: 
Conversem mais entre vocês – umbandistas, espíritas, cristãos. Vivam mais em alegria de confraternização e 
não em disputa de quem é maior, ou melhor. Aos olhos de Deus somos filhos iguais. Fazem-nos 
constantemente vingadores de uma causa que não é mais justa: nosso amor próprio ferido. Temos que ser tão 
superiores de modo a que o nosso amor amorteça as pedradas, e retornemos ao ofensor amando. 
 
É necessário aprender na escola da vida, sabendo humildemente absorver problemas, transformando-os em 
exemplos edificantes de resgates de dívidas. 
 
Meus filhos; que eu poderia dizer-lhes mais do que se amem e se compreendam, para que a par de toda a 
cultura espiritualista de que são detentores, não lhes sejam cobrados minutos de atenção e gentileza ao amigo 
ou à criança que sofre. Deus seja louvado. Que adianta trabalhar 20 anos se em um minuto nos negarmos a 
calar e escutar com carinho e paciência aqueles que nos procuram, por certo com carência, por necessidade 
de amor? 
 
Abraços do sempre amigo, Zélio de Moraes. 
 
(Zélio de Moraes – FUGABC – Federação Umbandista do Grande ABC – revista: “Mensagens e Orações de Umbanda” – 
Editora Modus – nº 01) 
 
Em 1967, após 59 anos de atividade junto a Tenda Nossa Senhora da Piedade, Zélio entregou a direção dos 
trabalhos às suas filhas Zélia (Falecida em 2001) e Zilméia (falecida em 2010) e passou a viver em “Boca do 
Mato” (localidade do Município de Cachoeiras de Macacú, a 160 quilômetros do Rio de Janeiro) ao lado de sua 
esposa Dona Isabel (falecida em 1981), médium do Caboclo Roxo. Nesse recanto, privilegiado da Natureza, 
continuou a atender os necessitados do corpo e da alma, na “Cabana de Pai Antônio”. 
 
Ronaldo Linares, presidente da Federação Umbandista do Grande ABC, em época, gravou uma mensagem do 
Caboclo das Sete Encruzilhadas, através de seu aparelho: 
 
 “Meus irmãos: sejam humildes. Tragam amor no coração para que vossa mediunidade possa receber Espíritos 
superiores, sempre afinados com as virtudes que Jesus pregou na Terra, para que as necessidades possam 
encontrar socorro nas nossas casas de caridade. Aceitem meu voto de paz, saúde e felicidade com amor”. 
 
A última mensagem de Zélio de Moraes é de 1973 e foi transmitida através de Ronaldo Antônio Linares pela 
Rádio Cacique de São Caetano do Sul. Era assim:  
 
“Umbandistas de São Paulo. A vocês todos eu desejo muita paz e felicidade. Há muita gente em São Paulo 
que me conhece, pois por aí passei muitas vezes, curando doentes com rezas e preces. Com a fé que tenho 
muita gente ficou curada. Por isso, a esses irmãos de São Paulo, aos umbandistas que praticam a Umbanda 
sem pensar na vil moeda, no dinheiro, o meu abraço fraternal. 
 
O dinheiro estraga os homens e as mulheres. A vocês umbandistas sinceros, eu desejo muitas felicidades. Que 
Jesus irradie as vossas casas e os vossos corações.  
 
Que Jesus permita que as falanges do bem, que assistem a Umbanda de humildade, amor e caridade pura, a 
Umbanda criada pelo Caboclo das Sete encruzilhadas, que é uma corrente poderosa, possa levar a cada lar 
uma centelha de luz, retirando de vossas casas os Espíritos que estejam nas trevas, para que todos os 
enfermos sejam curados.  
 
Desejo a vocês paulistas, paz, saúde e felicidade.  
 
Salve a nossa Umbanda de humildade, amor e caridade”. 
 
Ao terminar sua missão entre nós, Zélio desencarnou em 03 de Outubro de 1975, aos 84 anos; contava 67 
anos dedicados às atividades mediúnicas ininterruptas, pois até quase às vésperas de sua “morte”, continuava 
atendendo aos necessitados, realizando curas, dando provas constantes de sua clarividência. 
 170 



Enfermo, deixara o sítio de Boca do Mato e permanecia na casa das Neves, em tratamento. No dia 30 de 
setembro, dizia ele ao genro, Dr. Júlio de Oliveira Castro, que o visitava diariamente: 
 
- Só mais três dias e estarei bom. 
 
Realmente, três dias depois Zélio passava à vida espiritual. 
 
Durante toda vida lutou por uma Umbanda pura, simples, honesta, não corrompida pelo dinheiro, com médiuns 
“dando de graça o que de graça estavam recebendo de Deus”.  
 
Zélio Fernandino de Moraes dedicou 67 anos ininterruptos, ilibados, de sua vida à Umbanda, tendo retornado 
ao plano espiritual em 03 de outubro de 1975, com a certeza da missão cumprida.  
 

 
Túmulo onde estão os restos mortais de Zélio de Moraes, no Cemitério de Maruí, em São Gonçalo 

 
Seu trabalho e as diretrizes traçadas pelo Caboclo das Sete Encruzilhadas continuam em ação através de sua 
neta, Srª Lygia Cunha, que têm em seu coração um grande amor pela Umbanda, árvore frondosa que está 
sempre a dar frutos a quem souber e merecer colhê-los.  
 
Paz e luz ao seu Espírito amigo, tolerante, humilde. Deus te abençoe irmão. 
 
Pouco tempo depois do desencarne de Zélio, o noticioso “Macaia”, dirigido por Lilia Ribeiro, apresentava o 
seguinte texto: 

 171 



 

 172 



ALGUNS ASPECTOS DA VIDA DE ZÉLIO FERNANDINO DE MORAES 
 
Encontramos um texto muito interessante sobre a vida de Zélio de Moraes, pois nunca soubemos sua vida 
profissional, e do seu sustento, já que ele não vivia da Religião de Umbanda. No site: 
“www.povodearuanda.com.br“, encontramos uma parte de sua vida até agora obscura: 
 
ZÉLIO DE MORAES – VEREADOR  
 

 
 
Partes do texto que nos chama atenção: 
 
“(...) cujo pai, fazendeiro, foi o primeiro a exportar frutos dos laranjais gonçalenses para a Inglaterra no princípio 
do século passado”.  
 

• Povo de Aruanda – Aqui o texto mostra a atividade do pai de Zélio.  
 
“Casado com dona Isabel de Moraes, com ela teve duas filhas, Zélia e Zilméia,  (nota do autor: na verdade, Zélio 
de Moraes teve quatro filhos: Zélia de Moraes, Zilméia de Moraes, Zélio Morse de Moraes e Zarcy Morse de Moraes) e às 
quais passou a direção da Tenda original em 1963 e mudou residência, com a esposa, para Boca do Mato, em 
Cachoeiras de Macacú, RJ, onde faleceu em 03-10-1975.”  
 

• Povo de Aruanda – Aqui o texto dá o ano  exato da mudança de cidade de Zélio, quando ele 
transferiu-se para a Boca do Mato – Cachoeiras do Macacú (RJ).  

 
“(...) sendo a última delas em Neves, onde criou uma escola primária para as crianças pobres do bairro, e 
começou a expandir sua crença por todo o território nacional”.  
 

• Povo de Aruanda – Aqui um outro fato que é do desconhecimento de muitos ou mesmo da maioria, na 
Rua Floriano Peixoto nº. 30 Neves – São Gonçalo – RJ, na T.E.N.S.P. (Tenda Espírita Nossa Senhora 
da Piedade) funcionou uma escola primária. Aqui um dos fatos que mais nos chamou atenção dos 
nossos irmãos Edenilson Francisco e Renato Henrique Guimarães Dias, com toda certeza é a parte 
que mais irá chamar a atenção de todos e vos falo que tenho toda a saga documentada através de e-
mails trocados pelo irmão Edenilson Francisco para poder confirmar tal fato, tanto que ele e o irmão 
Renato Henrique ficaram eufóricos quando o senhor Jorge César Pereira Nunes os atendeu 
prontamente e ainda  nos enviou  as fotos para confirmar os fatos. Vamos subdividir o trecho acima; 
daí farei alguns comentários.  

 
“Zélio, entretanto, não se dedicava apenas à sua crença. Como era norma não receber recompensa pelo bem 
distribuído, dedicava-se às atividades profissionais normais, assumindo os negócios de seu pai (...)”  
 173 

http://www.povodearuanda.com.br/
http://povodearuanda.com.br/%E2%80%9Chttp:/www.povodearuanda.com.br%E2%80%9D
http://povodearuanda.com.br/%E2%80%9Chttp:/www.povodearuanda.com.br%E2%80%9D
http://povodearuanda.com.br/%E2%80%9Chttp:/www.povodearuanda.com.br%E2%80%9D


• Povo de Aruanda – Interessante e ao mesmo tempo raro isso acontecer, infelizmente muitos Pais e 
Mães de Santo, vivem do Santo e não para o Santo, mas vamos à frente...  

 
“Zélio, entretanto, não se dedicava apenas à sua crença. Como era norma não receber recompensa pelo bem 
distribuído, dedicava-se às atividades profissionais normais, assumindo os negócios de seu pai, e fez uma 
incursão na política, elegendo-se vereador em 18-05-1924 e empossado em 10 de junho seguinte. Foi reeleito 
para um segundo mandato em 10-04-1927, empossado no dia 30 seguinte e escolhido por seus pares, na 
mesma data, para secretário do Legislativo Gonçalense. Após cumprir o mandato de três anos, afastou-se da 
política. Quando de seu falecimento, a Câmara Municipal deu seu nome à Rua (Vereador) Zélio de Moraes, no 
bairro de Mangueira.”  
 

• Povo de Aruanda – Sim vocês estão lendo corretamente; Zélio de Moraes foi vereador e foi reeleito 
vereador da Cidade de São Gonçalo; ele como vereador preocupava-se muito com as escolas 
públicas, segundo o irmão Eder (filho da T.E.N.S.P.) ele conversou a respeito do assunto com dona 
Zilméia e ela o disse que realmente seu pai foi vereador e todo o salário era revertido na ajuda a 
população carente de São Gonçalo, tal como ele diminuiu em grande parte seu patrimônio em caridade 
ao povo tão sofrido de São Gonçalo.  

 
O Senhor Jorge Cesar Pereira Nunes, contato dos irmãos Edenilson e Renato, diz em um de seus e-mails 
assim:   
 
“Na Câmara Municipal de São Gonçalo não há anais das sessões, razão pela qual pouco consegui saber da 
vida parlamentar dele, de vez que as atas das sessões são resumidíssimas.  
Os jornais da época (e só havia um na cidade) falam pouco sobre os vereadores e, no caso do Zélio, a ele se 
referem sempre respeitosamente, por ocasião de seu aniversário de nascimento.  
 
Para maior esclarecimento, estou enviando, em anexo:  
 

1ª) O texto original que escrevi, e que foi modificado para inclusão no site da Revista de História; e,  
 
2ª) As fotos da página do jornal “A Gazeta”, com foto do Zélio, de 1929, quando era anunciada a 

candidatura dele à reeleição”. 
 
Povo de Aruanda – Com toda certeza isso é uma grande perda, as Atas serem resumidas na ocasião, mas o 
que interessa é que temos mais um pedaço da história de nossa querida religião, e principalmente fotos para 
comprovarmos a verdade, pois aqui em Povo de Aruanda primamos pela verdade sempre. 

 

   
As fotos e a reportagem devemos aos incansáveis irmãos Edenilson Francisco e Renato Henrique Guimarães 
Dias, esses irmãos que conseguiram resgatar a matéria em questão e as fotos históricas que estão aqui; temos 
que aplaudir a iniciativa desses irmãos... 
 
Encontramos num periódico de São Paulo, o reconhecimento do Zélio de Moraes como vereador fluminense: 

 174 

http://povodearuanda.com.br/%E2%80%9Chttp:/www.povodearuanda.com.br%E2%80%9D
http://povodearuanda.com.br/%E2%80%9Chttp:/www.povodearuanda.com.br%E2%80%9D
http://povodearuanda.com.br/%E2%80%9Chttp:/www.povodearuanda.com.br%E2%80%9D
http://povodearuanda.com.br/%E2%80%9Chttp:/www.povodearuanda.com.br%E2%80%9D


 

 
 
Encontramos no periódico “Correio da Manhã”, de 1933, na seção de Junta Comercial, que Zélio de Moraes 
era sócio de uma empresa de mineração na mina de carvão Pinhal da Gama, situada no município de Siqueira 
Campos, no Estado do Paraná. A empresa chamava-se – “Hulha Brasileira Companhia Limitada”. 
 

 
 

 

 
 

Segundo informações do nosso amigo, Diamantino Fernandes da Trindade, Zélio de Moraes, após o 
casamento começou a trabalhar como eletricista do Estado. Mais adiante abriu uma farmácia, que mais tarde 
foi ampliada para drogaria. 
 
Quanto a farmácia, comprovamos tal fato, numa reportagem de 1924, (disponibilizada na página 78 deste 
livro), quando Leal de Souza procurava a Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade, perguntou se alguém 
conhecia Zélio de Moraes: 
 
“... - Conhece, por ventura, nas Neves, a farmácia do Sr. Zélio? 
 
- Não. 
 
- E o Centro Espírita Nossa Senhora da Piedade? 
 
Quase ao termo da viagem, porém, ouvimos formulada pelo Sr. Eurico Costa, a dupla resposta afirmativa, e, 
em companhia desse gentil cavalheiro, cujo destino, nessa noite, era o nosso, fomos, primeiro, à farmácia do 
presidente daquele Centro, e, em seguida, com o farmacêutico, à sede da associação procurada...” 
 

 175 



UMBANDA NÃO FAZ O SANTO NEM FEITURA DE CABEÇA 
 

 

 176 



 
 

 177 



O Jornal “Notícias Populares” (acima), de São Paulo, publicou uma matéria em 15 de junho de 1977 onde o 
tema abordado era feitura de santo e de cabeça na Umbanda. Nessa matéria, Zélio de Moraes apresenta uma 
mensagem aos umbandistas de São Paulo: 
 
A INDÚSTRIA DE “FAZER SANTO” É UMA VIGARICE 
 
O fundador da Umbanda, o Caboclo das Sete Encruzilhadas (que foi padre em vidas anteriores), ao se 
incorporar no médium fluminense Zélio de Moraes, ditou as normas de como deviam funcionar os Terreiros de 
Umbanda, praticando a caridade gratuita; sem tocar tambores (atabaques) nem palmas no acompanhamento 
dos cânticos; fazer desobsessão (descargas) transportando os Espíritos maus para os médiuns de 
incorporação, doutrinando-os e afastando-os, aliviando os doentes, curando-os da falsa loucura. 
 
Zélio de Moraes, que faleceu aos 83 anos, em 1975, ao ser entrevistado por Ronaldo Antônio Linares, 
presidente  da Federação Umbandista do Grande ABC, na Rua Visconde de Inhaúna, 1.174, Vila Gerty, em 
São Caetano do Sul, diz: 
 
“Não havia Umbanda antes de 1908. Havia a chamada macumba, que era feita pelo Candomblé, por causa das 
oferendas aos santos. A Umbanda não é macumba, não é Candomblé. Na Umbanda não se usa isso. Nós não 
batemos tambor (atabaque). Quem bate é macumba. Nossa Umbanda não tem tambor e nem palmas, nem 
roupa de seda.  
 
Aqui, em meu Terreiro, se usa roupa simples de algodão e sapato de corda (conhecida como: “alpercata ou 
alpargata”) ou descalço. Não tem seda e nem luxo. Tenho ouvido que muitos umbandistas aqui na Guanabara 
estão “fazendo santo”. Médium fazer santo? Eu não creio nisso. Trazemos isso do berço; Ninguém bota santo 
na cabeça dos outros. Em nossas sessões, temos a preocupação de curar os loucos 
(descarregos/desobsessões). Já foram curados muitos, que estavam em sanatórios e que eram de outras 
religiões. Eu trabalho com o Orixá Mallet, de Ogum, que foi trazido pelo Caboclo das Sete Encruzilhadas para 
curar os loucos e obsedados”. 
 
INCORPORAR ORIXÁ? 
 
Zélio de Moraes, na sua entrevista a Ronaldo Antônio Linares, tira a máscara de muitos chefes de Terreiro que 
dizem ter Orixás incorporados. 
 
“Orixá não se incorpora. São Espíritos que trabalham na sua irradiação, não na sua força. Não são os Orixás 
que se incorporam, mas são os seus enviados. Na Umbanda não existe feitura de cabeça nem coroação. Eu 
não acredito nisso. O Caboclo das Sete Encruzilhadas nunca mandou “fazer cabeça” de ninguém. Isso não 
Existe. Nem isso, nem coroação”. 
 
Existe em São Paulo uma Federação de Umbanda, dirigida por falso umbandista, que obriga os chefes de 
Terreiro a “fazerem o santo” e reúne os médiuns do Terreiro para lhes tirar o dinheiro para que o pai de santo 
dê “obrigações para o santo”. Isso não existe na Umbanda. Estão corrompendo a Umbanda utilizando o ritual 
do Candomblé, que também não tem fundamento nenhum. Estão transformando os Terreiros em rituais de 
Umbandomblé, e depois os chefes de Terreiro não entendem nada de Umbanda nem de Candomblé, conforme 
declarou o Senhor Demétrio Domingues, que está lutando para separar a Umbanda do Candomblé.  
 
Ele nos dizia: Umbanda não é Candomblé. Umbanda é Umbanda. Candomblé é Candomblé. Querer misturar 
as duas coisas só traz confusões, pois o chefe do Terreiro passa a não entender nem de Umbanda nem de 
Candomblé. 
 
A verdade é que estão corrompendo a Umbanda, obrigando santo, dar obrigações para o santo, tirando o 
dinheiro dos filhos de santo”. 
 
A ÚLTIMA MENSAGEM DE ZÉLIO 
 
A última mensagem de Zélio de Moraes é de 1973 e foi transmitida através de Ronaldo Linares pela Rádio 
Cacique de São Caetano. Era assim: 
 
“Umbandistas de São Paulo. A vocês todos eu desejo muita paz e felicidade. Há muita gente em São Paulo 
que me conhece, pois por aí passei muitas vezes, curando doentes com rezas e preces. Com a fé que tenho 
muita gente ficou curada. Por isso, a esses irmãos de São Paulo, aos umbandistas que praticam a Umbanda 
sem pensar na vil moeda, no dinheiro, o meu abraço fraternal. O dinheiro estraga os homens e as mulheres. A 
vocês umbandistas sinceros, eu desejo muitas felicidades. Que Jesus irradie as vossas casas e os vossos 
corações.  
 

 178 



Que Jesus permita que as falanges do bem, que assistem a Umbanda de humildade, amor e caridade pura, a 
Umbanda criada pelo Caboclo das Sete Encruzilhadas, que é uma corrente poderosa, possa levar a cada lar 
uma centelha de luz, retirando de vossas casas os Espíritos que estejam nas trevas, para que todos os 
enfermos sejam curados. Desejo a vocês, paulistas, paz, saúde e felicidade. Salve a nossa Umbanda de 
humildade, amor e caridade. 
 
Dois anos depois, em 1975, Zélio de Moraes falecia em Neves, próximo de São Gonçalo, no Estado do Rio. 
Durante toda vida lutou por uma Umbanda pura, não corrompida pelo dinheiro, com médiuns “dando de graça o 
que de graça estavam recebendo de Deus”. 
 
MENSAGEM DE SETE ENCRUZILHADAS 
 
A jornalista Lilia Ribeiro, do jornal “GIRA DE UMBANDA”, gravou a seguinte mensagem do Caboclo das Sete 
Encruzilhadas, fundador da Umbanda no Brasil, incorporado no médium Zélio de Moraes, em 1972. 
 
“A Umbanda tem progredido e vai progredir. É preciso haver sinceridade, honestidade e eu previno sempre aos 
companheiros de muitos anos: a vil moeda vai prejudicar a Umbanda; médiuns que irão se vender e que serão, 
mais tarde, expulsos, como Jesus expulsou os vendilhões do templo. 
 
O perigo do médium homem é a consulente mulher; do médium mulher é o consulente homem. É preciso estar 
sempre de prevenção, porque os próprios obsessores que procuram atacarem as nossas casas fazem com 
que toque alguma coisa no coração da mulher que fala ao pai de Terreiro, como no coração do homem que 
fala à mãe de Terreiro. É preciso haver muita moral para que a Umbanda progrida, seja forte e coesa. 
 
Umbanda é humildade, amor e caridade – esta é a nossa bandeira. Neste momento, meus irmãos, que 
rodeiam diversos Espíritos que trabalham na Umbanda do Brasil: Caboclos de Oxossi, de Ogum, de Xangô. 
Eu, porém, sou da falange de Oxossi, meu pai, e não vim por acaso, trouxe uma ordem, uma missão. 
 
Meus irmãos sejam humildes, tenham amor no coração, amor de irmão para irmão, porque vossas 
mediunidades ficarão mais puras, servindo aos Espíritos superiores que venham a baixar entre vós. 
 
É preciso que os aparelhos estejam sempre limpos, os instrumentos afinados com as virtudes que Jesus 
pregou aqui na Terra, para que tenhamos boas comunicações e proteção para aqueles que vêm em busca de 
socorro nas casas de Umbanda. 
 
Meus irmãos: meu aparelho já está velho, com 80 anos a fazer, mas começou antes dos 18. Posso dizer que o 
ajudei a casar, para que não estivesse a dar cabeçadas, para que fosse um médium aproveitável e que, pela 
sua mediunidade, eu pudesse implantar a nossa Umbanda. A maior parte dos que trabalham na Umbanda, se 
não passaram por esta Tenda, passaram pelas que saíram desta Casa. 
 
Tenho uma coisa a vos pedir: se Jesus veio ao planeta Terra na humildade de uma manjedoura, não foi por 
acaso. Assim, o Pai determinou. Podia ter procurado a casa de um potentado da época, mas foi escolher 
aquela que havia de ser sua mãe, este Espírito que viria traçar à humanidade os passos para obter paz, saúde 
e felicidade.  
 
Que o nascimento de Jesus, a humildade que Ele baixou a Terra, sirva de exemplos, iluminando os vossos 
Espíritos, tirando os escuros de maldade por pensamento ou práticas. Que Deus perdoe as maldades que 
possam ter sido pensadas, para que a paz possa reinar em vossos corações e nos vossos lares. 
 
Fechai os olhos para a casa do vizinho; fechai a boca para não murmurar contra quem quer que seja; não 
julgueis para não serdes julgados; acreditai em Deus e a paz entrará em vosso lar. É dos Evangelhos. 
 
Eu, meus irmãos, como o menor Espírito que baixou a Terra, mas amigo de todos, numa concentração perfeita 
dos companheiros que me rodeiam neste momento, peço que eles sintam a necessidade de cada um de vós e 
que, ao sairdes deste Templo de caridade, encontreis os caminhos abertos, vossos enfermos melhorados e 
curados, e a saúde para sempre em vossa matéria. 
 
Com um voto de paz, saúde e felicidade, com humildade, amor e caridade, sou e sempre serei o humilde 
Caboclo das Sete Encruzilhadas”. 
 
 
 
 
 

 179 



CARIDADE NÃO É MERCADORIA PARA SER VENDIDA – UMBANDA 
PURA E DECENTE ESTÁ SENDO TRAÍDA POR VIGARISTA 

 
JORNAL NOTÍCIAS POPULARES – 12/06/1977 – reportagem de Moacyr Jorge 
 
Nota do autor: Moacyr Jorge foi um destemido jornalista, adepto radical e defensor da Linha Branca de Umbanda e 
Demanda preconizada pelo Caboclo das Sete Encruzilhadas, desde 1966.  
 

 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

 
Zélio de Moraes, fundador da Umbanda em 15 de novembro de 1908 e fundador dos primeiros Terreiros de 
Umbanda no Rio de Janeiro, concedeu uma entrevista a jornalista Lilia Ribeiro, que estava acompanhada de 
Lucy e Creusa, em 1972, a revista “Gira de Umbanda” (redação na Rua do Ouvidor, 63, sala 913, Rio de 
Janeiro), que era dirigida pelo Deputado Átila Nunes, da Assembléia Legislativa do Estado do Rio de Janeiro, 
líder umbandista eleito por milhares de votos pelos umbandistas cariocas.  
 
A entrevista de Zélio de Moraes prova que a Umbanda foi deturpada e está sendo levada ao descrédito popular 
pela infiltração de vigaristas e malandros que comercializam o sofrimento humano, passando a cobrar 
consultas e a enganar doentes aflitos e desesperados com despachos em encruzilhadas (a maior vigarice do 
mundo). 
 
Vamos destacar trechos da entrevista concedida por Zélio de Moraes que comprovam a deturpação da 
Umbanda em nossos dias: “Os meus Guias nunca mandaram sacrificar animais, nunca permitiram que se 
cobrasse um centavo pelos trabalhos efetuados. No Espiritismo, não se pode pensar em ganhar dinheiro. 
Deve-se pensar em Deus e no preparo da vida futura. O Caboclo das Sete Encruzilhadas que incorporou em 
15 de novembro de 1908, não permitia atabaques, nem palmas para marcar o ritmo dos cânticos, nem objetos 
de adorno, como capacetes e cocares, etc.”. Ai está à prova: Os vigaristas e malandros da Umbanda cobram 
consultas e dão listas para despachos. Infernizam os vizinhos com atabaques e enganam doentes com 
problemas espirituais.  
 
Com 82 anos de idade, este homem é considerado por um pequeno grupo de umbandistas “o fundador da 
Umbanda”. Cabelos grisalhos, fisionomia serena e simples, Zélio de Moraes, através do seu Guia Espiritual, o 
Caboclo das Sete Encruzilhadas, só sabe praticar o amor e a humildade.  
 
- Na minha família, todos são da marinha: almirantes, comandantes, um capitão-de-mar-e-guerra... Só eu que 
não sou nada...” - comentava sorrindo Zélio de Moraes, aos amigos que o visitavam, nessa manhã ensolarada. 
  
E a repórter, antes mesmo de se apresentar, retrucou: - Almirantes ilustres, capitães-de-mar-e-guerra há 
muitos; o médium do Caboclo das Sete Encruzilhadas, porém, é um só.  

 180 



Levantando-se, Zélio de Moraes – magrinho, de estatura mediana, cabelos grisalhos, fisionomia serena e de 
uma simplicidade sem igual – acolheu-me, como se fôssemos velhos conhecidos. Nesse ambiente cordial, 
sentindo-me completamente à vontade, possuída de estranho bem-estar, esquecendo, quase, a minha função 
jornalística, iniciei uma palestra, que se prolongaria por várias horas, deixando-me uma impressão 
inesquecível. 
 
Perguntei-lhe como ocorrera a eclosão de sua mediunidade e de que forma se manifestara, pela 
primeira vez, o Caboclo das Sete Encruzilhadas. 
 
- Eu estava paralítico, desenganado pelos médicos. Certo dia, para surpresa de minha família, sentei-me na 
cama e disse que no dia seguinte estaria curado. Isso a foi a 14 de novembro de 1908.  
 
Eu tinha 16 anos. No dia 15, amanheci bom. Meus pais eram católicos, mas, diante dessa cura inexplicável, 
resolveram levar-me à Federação Espírita de Niterói, cujo presidente era o Sr. José de Souza. Foi ele mesmo 
quem me chamou para que ocupasse um lugar à mesa de trabalhos, à sua direita. Senti-me deslocado, 
constrangido, em meio àqueles senhores. E causei logo um pequeno tumulto. Sem saber por que em dado 
momento, eu disse: “Falta uma flor nesta mesa; vou buscá-la”. E, apesar da advertência de que não me 
poderia afastar, levantei-me, fui ao jardim e voltei com uma flor que coloquei no centro da mesa.  
 
Serenado o ambiente e iniciado os trabalhos, verifiquei que os Espíritos que se apresentavam aos videntes 
como índios e pretos, eram convidados a se afastar. Foi então que, impelido por uma força estranha, levantei-
me outra vez e perguntei por que não se podiam manifestar esses Espíritos que, embora de aspecto humilde, 
eram trabalhadores. Estabeleceu-se um debate e um dos videntes, tomando a palavra, indagou: - “O irmão é 
um padre jesuíta. Por que fala dessa maneira e qual é o seu nome? Respondi sem querer: - “Amanhã estarei 
em casa deste aparelho, simbolizando a humildade e a igualdade que deve existir entre todos os irmãos, 
encarnados e desencarnados. E se querem um nome, que seja este: sou o Caboclo das Sete Encruzilhadas”. 
Minha família ficou apavorada. 
 
No dia seguinte, verdadeira romaria formou-se na Rua Floriano Peixoto, onde eu morava, no número 
30. Parentes, desconhecidos, os tios, que eram sacerdotes católicos e quase todos os membros da Federação 
Espírita, naturalmente em busca de uma comprovação. O Caboclo das Sete Encruzilhadas manifestou-se, 
dando-nos a primeira Sessão de Umbanda na forma em que, daí para frente, realizaria os seus 
trabalhos. Como primeira prova de sua presença, através do passe, curou um paralítico, entregando a 
conclusão da cura ao Preto Velho, Pai Antônio, que nesse mesmo dia se apresentou. Estava criada a primeira 
Tenda de Umbanda, com o nome de Nossa Senhora da Piedade, porque assim como a imagem de Maria 
ampara em seus braços o Filho, seria o amparo de todos os que a ela recorressem.  
 
O Caboclo determinou que as sessões seriam diárias; das 20 às 22 horas e o atendimento gratuito, 
obedecendo ao lema: “Daí de graça o que de graça recebestes.  
  
O uniforme totalmente branco e sapato tênis. Desse dia em diante, já ao amanhecer havia gente à porta, em 
busca de passes, cura e conselhos.  
 
Médiuns que não tinham a oportunidade de trabalhar espiritualmente por só receberem entidades que se 
apresentavam como Caboclos e Pretos-Velhos, passaram a cooperar nos trabalhos. Outros, considerados 
portadores de doenças mentais desconhecidas revelaram-se médiuns excepcionais, de incorporação e de 
transporte.  
  
Citando nomes e datas, com precisão extraordinária, Zélio de Moraes relata o que foram os primeiros 
anos de sua atividade mediúnica. 
  
Dez anos depois, o Caboclo das Sete Encruzilhadas anunciou a segunda fase de sua missão: a fundação de 
sete Templos de Umbanda e, nas reuniões doutrinárias que realizava às quintas-feiras, foi destacando 
os médiuns que assumiriam a direção das novas Tendas: a primeira, com o nome de Nossa Senhora da 
Conceição e, sucessivamente, Nossa Senhora da Guia, São Pedro, Santa Bárbara, São Jorge, Oxalá e São 
Jerônimo. 
 
 - Na época - prossegue Zélio – imperava a feitiçaria; trabalhava-se muito para o mal, através de objetos 
materiais, aves e animais sacrificados, tudo a preços elevadíssimos. Para combater esses trabalhos de magia 
negativa, o Caboclo trouxe outra entidade, o Orixá Mallet, que destruía esses malefícios e curava obsedados.  
 
Ainda hoje isso existe: há quem trabalhe para fazer ou desfazer ou desmanchar feitiçarias, só para ganhar 
dinheiro.  
 
 
 
 181 



Mas eu digo: não há ninguém que possa contar que eu cobrei um tostão pelas curas que se realizavam em 
nossa casa; milhares de obsedados, encaminhados inclusive pelos médicos dos sanatórios de doentes 
mentais... E quando apresentavam ao Caboclo a relação desses enfermos, ele indicava os que poderiam ser 
curados espiritualmente; os outros dependiam de tratamentos material... 
  
Perguntei então a Zélio, a sua opinião sobre o sacrifício de animais que alguns médiuns fazem na 
intenção dos Orixás. Zélio absteve-se de opinar, limitou-se a dizer: 
 
- Os meus Guias nunca mandaram sacrificar animais, nem permitiriam que se cobrasse um centavo pelos 
trabalhos efetuados.  
 
No Espiritismo não pode pensar em ganhar dinheiro; deve-se pensar em Deus e no preparo da vida futura. O 
Caboclo das Sete Encruzilhadas não adotava atabaques nem palmas para marcar o ritmo dos cânticos e nem 
objetos de adorno, como capacetes, cocares, etc.  
  
Quanto ao número de guias (colares) a ser usado pelo médium, Zélio opina:  
  
- A guia deve ser feita de acordo com os protetores que se manifestam. Para o Preto-Velho deve-se usar a guia 
de Preto-Velho; para o Caboclo, a guia correspondente ao Caboclo. É o bastante. Não há necessidade de 
carregar cinco ou dez guias no pescoço... 
 
Considera o Exu um Espírito trabalhador como os outros:  
  
- O trabalho com os Exus requer muito cuidado. É fácil ao mau médium dar manifestação como Exu e ser, na 
realidade, um Espírito atrasado, como acontece, também, na incorporação de Criança.  
 
Considero o Exu um Espírito que foi despertado das trevas e, progredindo na escala evolutiva, trabalha em 
benefício dos necessitados. O Caboclo das Sete Encruzilhadas ensinava o que Exu é, como na polícia, o 
soldado. O chefe de polícia não prende o malfeitor; o delegado também não prende. Quem prende é o soldado 
que executa as ordens dos chefes.  
 
E o Exu é um Espírito que se prontifica a fazer o bem, por que cada passo que dá em benefício de alguém é 
mais uma luz que adquire. Atrair o Espírito atrasado que estiver obsedando e afastá-lo, é um dos seus 
trabalhos. E é assim que vai evoluindo. Torna-se, portanto, um auxiliar do Orixá.  
  
Relembrando fatos passados em mais de meio século de atividade espiritualista, Zélio refere-se a centenas de 
Tendas de Umbanda fundadas na Guanabara, em São Paulo, Estado do Rio, Minas, Espírito Santo, Rio 
Grande do Sul. A Federação de Umbanda do Brasil, hoje União Espiritista de Umbanda do Brasil, foi criada por 
determinação do Caboclo das Sete Encruzilhadas, a 26 de agosto de 1939. 
 
Da Tenda Nossa Senhora da Piedade saiam constantemente médiuns de capacidade comprovada, com a 
missão de dirigirem novos templos umbandistas; entre eles, José Meirelles, na época deputado federal; José 
Álvares Pessoa, que deixou uma lembrança indelével de sua extraordinária cultura espiritualista; Martinho 
Mendes Ferreira, atual presidente da Congregação Espírita Umbandista do Brasil; Carlos Monte de Almeida um 
dos diretores de culto da T.U.L.E.F. (Tenda de Umbanda Luz, Esperança, Fraternidade); João Severino 
Ramos, trabalhando ainda hoje, ativamente, inclusive na Assessoria de culto do Conselho 
Nacional Deliberativo da Umbanda.  
 
Outros, fugindo às rígidas determinações de humildade e caridade do Caboclo das Sete Encruzilhadas, 
desvirtuaram normas do culto. Mas a Umbanda, preconizada através da mediunidade de Zélio de Moraes, 
difundiu-se extraordinariamente e hoje podemos encontrar suas características em Tendas modestas e nos 
grandes Templos, como o Caminheiros da Verdade e a Tenda Mirim, nos quais a orientação de João Carneiro 
de Almeida e Benjamin Figueiredo mantém elevado nível de espiritualidade, no Primado de Umbanda, uma das 
mais perfeitas entidades associativas da nossa Religião.  
  
Durante mais de cinqüenta anos, o Caboclo das Sete Encruzilhadas dirigiu a Tenda Nossa Senhora da 
Piedade; após esse tempo, passou a direção à filha mais velha do médium, dona Zélia, aparelho do Caboclo 
Sete Flechas.  
 
Entretanto, Pai Antônio continua trabalhando, na Cabana que tem o seu nome, localizada num sítio 
maravilhoso, em Cachoeiras de Macacú. O Caboclo manifesta-se ainda em datas especiais, como foi, por 
exemplo, o 63º aniversário daquela Tenda. (nota do autor: entrevista feita em 1972)  
  
Da gravação feita durante a celebração festiva, reproduzimos para os leitores, o trecho final da 
mensagem do Caboclo das Sete Encruzilhadas: 
 

 182 



A Umbanda tem progredido e vai progredir muito ainda. É preciso haver sinceridade, amor de irmão para 
irmão, para que a vil moeda não venha a destruir o médium, que será mais tarde expulso, como Jesus 
expulsou os vendilhões do templo. É preciso estar sempre de prevenção contra os obsessores, que podem 
atingir o médium.  
 
É preciso ter cuidado e haver moral, para que a Umbanda progrida e seja sempre uma Umbanda de 
humildade, amor e caridade. Essa é a nossa bandeira. Meus irmãos: sede humildes, trazei amor no coração 
para que pela vossa mediunidade possa baixar um Espírito superior; sempre afinados com a virtude que Jesus 
pregou na Terra, para que venha buscar socorro em vossas casas de caridade, todo o Brasil... Tenho uma 
coisa a vos pedir: Se Jesus veio ao planeta Terra na humilde manjedoura, não foi por acaso, não. Foi o Pai que 
assim o determinou. Que o nascimento de Jesus, o Espírito que viria traçar à humanidade o caminho de obter 
a paz, saúde e felicidade, a humildade em que ele baixou neste planeta, a estrela que iluminou aquele 
estábulo, sirva para vós, iluminando vossos Espíritos, retirando os escuros da maldade por pensamento, por 
ações; que Deus perdoe tudo o que tiverdes feito ou as maldades que podeis haver pensado, para que a paz 
possa reinar em vossos corações e nos vossos lares.  
 
Eu, meus irmãos, como o menor Espírito que baixou à Terra, mas amigo de todos, numa concentração perfeita 
dos Espíritos que me rodeiam neste momento, peço que eles sintam a necessidade de cada um de vós e que, 
ao sairdes deste Templo de caridade, encontreis os caminhos abertos, vossos enfermos curados e a saúde 
para sempre em vossa matéria.  
 
Com o meu voto de paz, saúde e felicidade, com humildade, amor e caridade, sou e serei sempre o humilde 
Caboclo das Sete Encruzilhadas. 
 

**********//********** 
 

A seguir, apresentaremos o Regimento Interno da Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade, formulado com a 
participação do Caboclo das Sete Encruzilhadas, para termos uma noção de como se processava todo o 
desenrolar dos trabalhos espirituais e materiais em época de Zélio de Moraes.  Junto com o regimento estarão 
algumas considerações pertinentes de um irmão de fé, Cláudio Zeus, que faz o estudo de alguns trechos, com 
comentários interessantes: 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 183 



REGIMENTO INTERNO DA TENDA ESPÍRITA NOSSA SENHORA DA 
PIEDADE 

 
Nota do autor: Para melhores realces, as apreciações e comentários de Cláudio Zeus dentro do contexto, estarão em 
itálico, dentro de uma tabela. 
 
A Diretoria da Tenda, usando das atribuições estatutárias, por ordem e segundo orientação do nosso “Chefe 
Espiritual” - O Caboclo das Sete Encruzilhadas - resolveu aprovar o presente Regimento Interno, a fim de 
estabelecer a necessária ordem interna e para atender aos seus associados, trabalhadores e freqüentadores, 
na maior harmonia e o mais completo aproveitamento dos trabalhos espirituais.  
 
CAPÍTULO I  
 
DAS SESSÕES EM GERAL 
 
Art. 1° - As sessões da Tenda, que deverão começar às 20 horas e terminar às 22 horas, com a tolerância de 
15 minutos no máximo, sobre a hora de encerrar, dividem-se: 
 
 
Primeiro aparte: Observemos que havia tempo determinado para a realização de Sessões. A mim foi 
explicado, quando de meu início, que esse tempo visava cautela para com os próprios médiuns, evitando 
desgastes desnecessários e muitas vezes nocivos, tanto à saúde física quanto mediúnica dos mesmos, 
incluindo-se aí o possível animismo imperante a partir do momento em que, por estarem cansados, médiuns 
costumam perder os contatos positivos com seus protetores, principalmente os de fase consciente. 
 
 
a) Sessões de caridade: 
 
b) Sessões de desenvolvimento mediúnico e de consultas exclusivamente para “trabalhadores do Terreiro”; 
 
c) Sessões especiais; 
 
 
Segundo aparte: Havia orientação para que se fizessem sessões exclusivas para médiuns e trabalhadores do 
Terreiro, fossem elas de atendimento ou de desenvolvimento. Interessante porque você já deve ter lido sobre 
isso em alguns de meus textos. 
 
 
Parágrafo único - Essas sessões terão lugar: 
 
a) DE CARIDADE (Sessões públicas). 
 
Às segundas-feiras - Trabalho de “Caboclo”; 
 
Às terças-feiras - Trabalhos de “Pretos Velhos” e “Caboclos”; 
 
Às sextas-feiras - Trabalhos de “Pretos Velhos”. 
 
 
Terceiro aparte: Reparou que não havia determinação para Sessões de Exu em relação à caridade? Perceba 
que entidades de trabalho para a Umbanda eram Caboclos e Pretos-Velhos apenas. Essa informação se torna 
interessante na medida em que muitos afirmam que Exu era Linha de Trabalho de Umbanda até para o 
Caboclo das Sete Encruzilhadas. Onde estão eles então, na Tenda Nossa Senhora da Piedade? 
 
 
Para as consultas nesses dias, serão distribuídas aos assistentes, por ordem cronológica de chegada à Tenda 
à partir das 18 horas, cartões numerados com o nome do “Guia”que os deverá atender. 
 
b) DE DESENVOLVIMENTO MEDIÚNICO E CONSULTAS AOS “GUIAS “EXCLUSIVAMENTE PARA 
TRABALHADORES DO TERREIRO (Sessões privativas) 
 
1) Só poderão tomar parte nessas sessões médiuns e cambonos matriculados, não sendo permitidos 
assistentes nem consultas por parte dos acompanhantes; 

 184 

http://umbandasemmedo.blogspot.com.br/2007/11/tenda-espirita-nossa-senhora-da-piedade.html%23%23
http://umbandasemmedo.blogspot.com.br/2007/11/tenda-espirita-nossa-senhora-da-piedade.html%23%23
http://umbandasemmedo.blogspot.com.br/2007/11/tenda-espirita-nossa-senhora-da-piedade.html%23%23


2) Para freqüentá-las, torna-se necessário que o Guia Chefe do Terreiro, após verificar a necessidade de 
desenvolvimento mediúnico, encaminhe a pessoa interessada, privativamente, a “Orixá Mallet” para que este 
autorize ou não a respectiva matrícula; 
 
3) Essas sessões são divididas em duas partes: 
 
1ª – Das 20 às 21 horas - Trabalho de desenvolvimento mediúnico; 
 
2ª – Das 21 às 22 horas - Consultas aos “Guias”, exclusivamente para os trabalhadores os quais poderão falar 
a mais de um “Guia”, conforme as possibilidades do momento. 
 
 
Quarto aparte: Nota-se claramente nessas disposições a importância que era dada, tanto a médiuns quanto 
aos demais trabalhadores do Terreiro. Isto é muito importante se ter em mente, já que esses são na realidade, 
os sustentáculos para os trabalhos que possam vir a ser realizados – médiuns e trabalhadores (ogãs e 
demais) mal orientados ou com problemas particulares e psicológicos acabam atrapalhando mais que 
ajudando. 
 
 
c) ESPECIAIS: 
 
Entende-se por sessões especiais: 
 
1 – Sessões do “Chefe” (Sessões públicas) na primeira Quinta-feira de cada mês. Sessões em que a presença 
do Chefe Espiritual era garantida. 
 
2 – Sessões de “descarga” de “Orixá Mallet” (Sessões privativas). Na Quarta-Feira, véspera da Sessão do 
“Chefe”, são privativas dos trabalhadores da Tenda não se permitindo assistentes nem consultas. Sessões que 
visavam tirar dos médiuns quaisquer cargas acumuladas durante os trabalhos em dias de Sessões públicas e 
mesmo na vida diária.  
 
 
No grupo onde iniciei, elas se chamavam Sessões de Expurgo. 
 
 
3 - Sessões de “demanda” (Sessões privativas) Em dia e hora designados pelo “Guia” que estiver encarregado 
de executar e dirigir os trabalhos. Só poderão ser realizadas, com autorização especial do “Chefe”, a qual será 
transmitida por “Pai Antônio”, e nela só poderão tomar parte os trabalhadores e pessoas que foram 
devidamente escaladas ou autorizadas pelo referido “Guia”.  
 
 
Percebe-se ainda aqui a preocupação de só se realizar sessões deste tipo com a presença de médiuns 
preparados, médiuns estes apontados como potencialmente preparados e não com a presença de todos os 
outros, já que isso poderia (como já expliquei em outros textos) trazer até mesmo riscos à saúde mediúnica 
destes. 
 
 
4 - Sessões destinadas exclusivamente ao estudo da doutrina, desenvolvimento de outras mediunidades e 
aperfeiçoamento de cambonos, etc. Às quintas-feiras, com exceção da 1ª de cada mês. Só poderão ser 
freqüentadas por médiuns desenvolvidos e auxiliares, cambonos ou pessoas designadas pelo “Chefe”, não 
sendo permitidos assistentes nem consultas por parte dos acompanhantes.  
 
 
Perceba-se que o Caboclo das Sete Encruzilhadas se preocupava também com o desenvolvimento de outras 
mediunidades e não somente a de incorporação e, além disso, preocupava-se também com o estudo da 
Doutrina. Mas que Doutrina seria essa? Vamos ver mais à frente. 
 
 
5 - Sessões Festivas (Sessões públicas): 
 
Em 20 de Janeiro - de Oxossi (São Sebastião). 
 
Em 23 de Abril - de Ogum (São Jorge). 
 
Em 13 de Maio - de Pretos Velhos (Pretos Cativos). 
 
 185 



Em 13 de Junho - de Santo António e Pai António. 
 
Em 15 de Setembro - de aniversário da Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade. 
 
Em 27 de Setembro - de Cosme e Damião (Falange de crianças). 
 
Em 30 de Setembro - de Xangô (São Jerônimo). 
 
Em 16 de novembro - de aniversário do Chefe. 
 
Em 04 de Dezembro - de Ynhaçã (Santa Bárbara). 
 
Em 08 de Dezembro - de Yemanjá (Nossa Senhora da Conceição). 
 
São sessões públicas comemorativas de datas solenes da Tenda e funcionam com horário especial, que será 
estabelecido na ocasião pelo Chefe. Nelas poderão participar médiuns e cambonos de outros Terreiros, desde 
que a Tenda a que pertençam tenha sido devidamente convidada. 
 
 
Muito interessante: Alguém consegue ver nessa relação de Sessões Festivas alguma que fosse para Exu? 
Acho que não! E mais uma coisinha: Perceba-se também que se formos considerar “Orixás” o que o Caboclo 
das Sete Encruzilhadas considerava, com nomes africanos, veremos somente aqui, nessa relação de festas: 
Oxossi, Ogum, Xangô, Inhaçã e Yemanjá. As Sete Linhas de Trabalho seriam “fechadas” com Crianças 
(Cosme e Damião) e Pretos Velhos. 
 
 
DA DIREÇÃO DAS SESSÕES 
 
Art. 2° - As sessões serão dirigidas por um médium ou cambono designado pelo “Chefe”, o qual será auxiliado 
pelo cambonos Chefe. 
 
Parágrafo único - São atribuições do dirigente: 
 
a) Abrir e encerar as sessões; 
 
b) Organizar a mesa nas sessões de caridade, designando os médiuns auxiliares para compô-la e substituindo-
os nas ocasiões que julgar necessário; 
 
c) Cumprir e fazer cumprir por parte de todos, indistintamente, os dispositivos previstos nesse Regimento e 
ordens em vigor: 
 
d) Resolver todos os casos omissos que chegarem ao seu conhecimento, quer no plano material, quer no 
espiritual, devendo, conforme o caso , dar ciência da solução adotada, na primeira oportunidade, ao Presidente 
da Tenda ou ao “Chefe” – Caboclo das Sete Encruzilhadas; 
 
e) Tomar todas as medidas que julgar necessárias para o bom andamento da sessão e que não estejam 
previstas nesse Regimento, ouvido, na ocasião, o Guia Chefe do Terreiro. 
 
DA REALIZAÇÃO DAS SESSÕES 
 
Art. 3° - As sessões terão início às 20h00min com o defumador, o qual deverá terminar no máximo às 
20h20min, até quando será permitida a entrada de assistentes e trabalhadores.  
 
 
Isso é muito importante de se anotar porque essa medida visava fazer com que todos os presentes tivessem 
passado pela defumação. Acho que não preciso dizer o porquê. 
 
 
§ 1° - As exceções do presente artigo, no qual diz respeito a entrada após às 20h20min, serão da alçada 
exclusiva do dirigente da sessão, ouvido o Guia Chefe do Terreiro;  
 
 
Observar também: existiam exceções. 
 
 
§ 2° - Nas sessões de caridade, a porta será aberta entre 21h10min e 21h20min, para saída das pessoas já 
atendidas e ingresso dos retardatários.  
 186 



 
Ingresso de retardatários somente depois da gira firmada e não a qualquer momento com riscos e quebra de 
corrente. 
 
 
Art. 4° - A abertura dos trabalhos, que será feita com uma preleção doutrinária conversando, principalmente, 
sobre assuntos atinentes à Linha de Umbanda, seguida de prece, terá a duração máxima de 15 minutos. 
 
§ 1° - As consultas e passes só poderão ter início depois de baixar o Guia Chefe do Terreiro; 
 
§ 2° - Nos dias de desenvolvimento mediúnico, serão feitas explicações apropriadas sobre pontos cantados e 
riscados, durante 20 minutos aproximadamente, sendo prestados, na ocasião, todos os esclarecimentos que a 
esse respeito forem solicitados.  
 
 
Observe-se mais uma vez que a preocupação com a boa orientação dos médiuns em desenvolvimento era 
marca registrada do Caboclo das Sete Encruzilhadas. Acredito piamente que ele entendia muito bem que 
médiuns, tanto podem ser muito bons para o Terreiro, quando conscientes de suas responsabilidades e bem 
preparados, como podem ser exatamente os pontos fracos por onde o Baixo Astral pode ir tomando conta. 
 
 
Art. 5° - As sessões de caridade terminarão, obrigatoriamente, por uma descarga espiritual feita pelo Guia 
Chefe do Terreiro.  
 
 
No meu entender e também como aprendi, isso é fator primordial. Médium que volta pra casa carregando nas 
costas as energias negativas de outros ou do ambiente, com certeza vai se desgastando aos poucos e 
quando chegar a perceber... 
 
 
Parágrafo único: Iniciada essa descarga, cessarão, imediatamente, as consultas aos Guias no ponto em que 
estiverem, não sendo permitido, sob qualquer pretexto, e a quem quer que seja, se dirigir aos mesmos ou aos 
demais participantes do Terreiro. 
 
 
A fim de que não haja perturbação do trabalho por quebra de corrente. Quebra de Corrente. Isso é tão 
importante quanto à própria respiração dentro de um Terreiro. 
 
 
CAPÍTULO II 
 
DOS TRABALHADORES DO TERREIRO 
 
MÉDIUNS EM GERAL 
 
Art. 6° - Médiuns desenvolvidos: 
 
São os médiuns cruzados que tem autorização de “Orixá Mallet”, para dar passes e consultas, bem como 
auxiliar os trabalhos de desenvolvimento mediúnico, e outros quaisquer que se realizarem na Tenda, de acordo 
com esse Regimento. 
 
Distintivo: FAIXA VERMELHA na cintura. 
 
Art. 7° - Médiuns em desenvolvimento: 
 
a) Auxiliares: São os médiuns de desenvolvimento mediúnico adiantado, já classificados por “Orixá Mallet”. São 
obrigados a comparecer às sessões de quarta-feira, não podendo, contudo, freqüentar o Terreiro em outro 
qualquer dia, a não ser na qualidade de assistente. 
 
 
Mais um dispositivo importantíssimo: Sempre que posso, procuro informar sobre a importância de não ter 
médiuns iniciantes em giras de trabalho, nem como cambonos, já que, por ingenuidade e falta de preparo, 
costumam ser os mais vulneráveis a atuações de energias e entidades do Baixo Astral. Existem exceções? 
Existem, é claro!  
 

 187 



 
Mas a Regra é esta até por lógica, e se os médiuns iniciantes forem poupados, pelo menos no início de suas 
práticas, de estarem entrando em contato com energias e entidades que não conhecem, com certeza só terão 
a ganhar. 
 
Aí, uma vez me disseram assim: “Que nada, é melhor mesmo que vão encarando “as barras pesadas” de 
começo e aprendendo, com isso, a levarem tombo e se levantarem”. 
 
Um bom conselho, talvez... Mas será que aplicam essa “técnica” também no aprendizado sobre a vida a seus 
próprios filhos carnais? Será que os deixam, sem medos ou críticas, enfrentarem a vida sem conselhos, 
ensinamentos e até mesmo reprimendas? E será que se agirem assim não vão acabar se arrependendo como 
tantos que vemos por aí sabendo depois, pela mídia, que seus “pobres e queridos filhos” estão diretamente 
envolvidos no comércio de drogas proibidas? Sei não! 
 
O pior é que em caso de médiuns iniciantes, além de poderem se prejudicar, poderão prejudicar a todo o 
grupo mediúnico, na medida em que, fatalmente, serão eles os principais alvos do Baixo Astral com 
conseqüentes quebra de correntes e até mesmo necessidade de atendimento imediato e particular. 
 
Vamos pensar um pouquinho mais sobre isso? 
 
 
Art. 8° - Os médiuns em geral, devem dar máxima passividade possível às entidades que se aproximarem, 
para que essas possam trabalhar com plenitude de irradiação e de força. 
 
 
Acredito que isso seja norma em qualquer Terreiro, até hoje. 
 
 
CAMBONO EM GERAL 
 
Art. 9° - Aos cambonos cruzados - secretários dos Guias - compete: 
 
§ 1° - Ao cambono Chefe: 
 
a) Cumprir e fazer cumprir no Terreiro, pelos médiuns, cambonos e assistentes, todas as origens vigorantes, 
velando pela boa e perfeita normalidade e regularidade dos serviços a seu cargo; 
 
b) Fiscalizar o preparo e execução do defumador no início de cada sessão; 
 
c) Superintender todos os serviços atribuídos aos demais cambonos, controlando a distribuição de todo 
material que se fizer necessário à realização dos trabalhos; 
 
d) Controlar e disciplinar a chamada dos consulentes; 
 
e) Esforçar-se para manter os trabalhadores e assistentes, em constante concentração espiritual, não 
permitindo que cruzem braços e pernas, que conversem e que procurem ter curiosidade sobre o que se passa 
no Terreiro, além de tudo mais que possa perturbar ou quebrar a corrente fluídica durante as sessões; 
 
f) Levar ao conhecimento do dirigente da sessão, qualquer irregularidade que notar, antes, durante e após os 
trabalhos; 
 
g) Finalmente acatar e fazer cumprir as resoluções que eventualmente possam ser emanadas do dirigente da 
sessão ou Guia Chefe do Terreiro. 
 
 
Em relação ao item “E”, percebemos a importância que era dada à participação da assistência que, embora 
alguns não levem em conta, é importantíssima na formação da egrégora do Terreiro. Uma Assistência 
dispersiva, não concentrada, conversando entre si, também pode provocar maior carga de trabalho para os 
médiuns com não muito boas conseqüências ao longo do tempo. 
 
 
§ 2°- O Cambono Chefe deverá ser substituído em seus impedimentos por um dos cambonos substitutos; 
 
§ 3°- Ao Cambono Tronqueira: Além das atribuições dos cambonos substitutos e auxiliares, fica especialmente 
encarregado de: 

 188 



a) Fazer parte, obrigatoriamente, da mesa nas sessões de caridade, auxiliando os trabalhos de descarga e de 
doutrinação que se fizerem necessários aos espíritos sofredores que nela baixarem. 
 
§ 4°- Ao cambono subchefe: Além das atribuições dos cambonos auxiliares, especialmente: 
 
a) Zelar pelo asseio e correção do uniforme dos trabalhadores do sexo feminino; 
 
b) Fiscalizar o vestiário das senhoras; 
 
c) Exercer controle da passagem que dá acesso ao toalete durante os trabalhos. 
 
§ 5°- As funções desse cambono, que está subordinado diretamente ao cambono chefe, serão privativas do 
sexo feminino e só poderão ser exercidas, em caso de substituição eventual, por pessoa do mesmo sexo, 
designada pelo “Chefe”, para esse fim. 
 
§ 6°- Ao cambono substituto: Além das atribuições dos cambonos auxiliares, especialmente: 
 
a) Substituir os cambonos chefe e tronqueira em seus impedimentos eventuais; 
 
b) Secundar e auxiliar o cambono chefe em todas as suas atribuições; 
 
c) Executar as ordens de serviço relativa à subdivisão de trabalhos e atividades que cada um deve 
superintender durante as sessões. 
 
§ 7° - Ao cambono auxiliar: Além das atribuições ainda não previstas: 
 
a) Acatar e fazer cumprir as ordens recebidas do cambono chefe; 
 
b) Receber das mãos do cambono chefe todo material que se fizer necessário ao Guia que assistir, salvo se o 
mesmo possuir material próprio, caso em que levará apenas ao conhecimento do cambono chefe a natureza 
do material a ser empregado; 
 
c) Dar plena e geral assistência ao Guia com o qual estiver trabalhando, não podendo dele se afastar sem sua 
permissão; 
 
d) Abster-se de ouvir as consultas, somente intercedendo nas mesmas em caso de ser chamado pelo Guia e 
apenas para atender ao assunto que por ele lhe for atribuído; 
 
É terminantemente vedado: 
 
1° - Revelar ou comentar a natureza das consultas e bem assim procurar tirar qualquer proveito dos assuntos 
tratados nas mesmas; 
 
2° - Tomar ou procurar tomar conhecimento das consultas dadas por outros Guias, seja por curiosidade, seja 
por qualquer outro motivo. 
 
§ 8° Ao cambono zelador: Além das atribuições dos cambonos auxiliares, especialmente: 
 
Zelar pelo “Jacotá” (altar), trazendo-o sempre limpo. 
 
Zelar pelo asseio e higiene de todas as dependências da Tenda: 
 
Providenciar para que todos os objetos e utensílio à ela pertencentes estejam sempre limpos, arrumados em 
ordem e em seus devidos lugares; 
 
§ 9° - Esse lugar será exercido por pessoa do sexo feminino diretamente subordinada à direção da Tenda; 
 
Distintivo dos cambonos cruzados: Faixa verde na cintura. 
 
 
O que está acima nem é preciso comentar. São determinações de âmbito puramente material. 
 
 
CAPÍTULO III DAS DISPOSIÇÕES COMUNS AOS TRABALHADORES DA TENDA 
 
Art. 10 - Os trabalhadores da Tenda (médiuns e cambonos), indistintamente, são obrigados: 
 189 



a) Médiuns desenvolvidos e cambonos: Matricular-se compulsoriamente, pelo menos uma vez por semana, em 
dia que escolher de comum acordo com a Direção da Tenda; 
 
b) Comparecer às sessões em que estiverem matriculados ou escalados, só podendo faltar por motivo 
justificado; 
 
c) Avisar, com a devida antecedência, a impossibilidade de seu comparecimento à sessão, justificando a falta; 
 
d) Manter a concentração no Terreiro, curimbando em voz alta os pontos que forem sendo puxados; 
 
e) Fazer, nos dias de sessão a que se obrigarem, uso de banho de descarga, cuja espécie será indicada pelo 
Guia que receber (caso dos médiuns desenvolvidos), ou pelo o que der assistência (caso dos cambonos), ou 
ainda pelo Guia Chefe do Terreiro, quando este terminar, sendo que, para os médiuns em desenvolvimento 
(sessão de Quarta-Feira), esse banho será feito com 5 folhas de mangueira. 
 
f) Fazer uso do uniforme adotado (conservando-o limpo) e seus distintivos, não podendo permanecer no 
Terreiro em condições diferentes; 
 
g) Procurar conhecer os pontos riscados e cantados (curimbas), bem como os seus significados, e, quando 
ignorá-los, pedir esclarecimento ao Guia Chefe do Terreiro ou ao dirigente dos trabalhos. 
 
Alt. 11° - Os trabalhadores que sem motivo justificado faltarem a quatro sessões consecutivas, nas quais 
estejam matriculados, ou para as quais tenham sido escalados, ficarão privados de trabalhar na Tenda, 
condicionalmente: 
 
a) Os médiuns: Enquanto “Orixá Mallet” não autorizar a sua volta ao Terreiro; 
 
b) Os cambonos: Até que suas faltas sejam justificadas pela Direção da Tenda; 
 
Parágrafo Único: Os trabalhadores suspensos, só poderão freqüentam as sessões em caráter de assistente, 
sendo vedado mudarem roupa de trabalho com o intuito de permanecer no Terreiro. 
 
Art. 12° - Os médiuns desenvolvidos e cambonos poderão tomar parte nos trabalhos de qualquer sessão na 
Tenda, ainda que nela não estejam matriculados, desde que para isso tenham o assentimento do Guia Chefe 
do Terreiro. 
 
Art. 13° - Os antigos trabalhadores da Tenda, afastados transitoriamente por motivos independentes de sua 
vontade, poderão freqüentar e tomar parte em qualquer trabalho que se realize na Tenda, salvo o caso de 
proibição expressa do Guia Chefe do Terreiro após o início da sessão. 
 
Art. 14° - Fica terminantemente proibido aos trabalhadores: 
 
a) Afastar-se do Terreiro durante as sessões sob qualquer pretexto ou motivo, sem a devida autorização do 
dirigente dos trabalhos; 
 
b) Trabalhar, sob pretexto algum, fora do recinto da Tenda ( em suas casas ou em outro qualquer Terreiro), 
salvo o caso de autorização especial dada pelo “Chefe”; 
 
c) Fazer comentários de qualquer natureza, dentro ou fora do Terreiro, pessoais ou telefônicos, com referência 
aos assuntos que tenham sido tratados nas sessões, ou sobre outros quaisquer que digam respeito à vida 
privada de cada um.  
 
 
O Artigo 14, em seus ítens “b” e “c”, eram e ainda são considerados muito importantes porque, trabalhar em 
casa, sem a proteção da egrégora do Terreiro, é uma forma de se arriscar e trabalhar em outro Terreiro seria 
o mesmo que estar jogando em um Clube e ir treinar em outro - é claro que se pode antever certos problemas 
daí advindos. 
 
Proibição quanto a fazer comentários de qualquer natureza etc e tal, era e sempre será norma a ser cumprida 
por qualquer médium, do Terreiro que for. 
 
 
Art. 15 ° - A secretária manterá os livros que forem necessários ao registro de matrículas dos trabalhadores e 
controle de seu comparecimento às sessões. 
 
CAPÍTULO IV 
 190 



DOS ASSISTENTES 
 
Art. 16° - A entrada na Tenda só é vedada: 
 
a) às pessoas alcoolizadas ou embriagadas: 
 
b) às pessoas portadoras de armas ou animais; 
 
c) às pessoas manifestamente mal intencionadas ou a desordeiros conhecidos. 
 
 
Sem querer mexer com ninguém, mas, fazendo uma observação em vista de certas permissividades hoje 
existentes, será que alguém diria que a não permissão de entrada, nesses casos, seria falta de caridade? 
 
 
§ 1° - São deveres dos assistentes: 
 
a) Munir-se, logo após à sua chegada, do cartão numerado para a respectiva consulta; 
 
b) Procurar acomodação na parte reservada a assistência, onde deverá se conservar até a hora de sair, com o 
respeito e dignidade devidos a um Templo Religioso; 
 
c) Acatar as ordens gerais da Tenda e as que lhes forem transmitidas pelos cambonos; 
 
d) Manter-se em elevação, se souber, o curimba (ponto cantado que estiver sendo puxado), para possibilitar 
uma perfeita e harmônica corrente fluídica, desde o início do defumador até o encerramento da sessão; 
 
e) Atender prontamente, sob pena de perder a vez, ao chamado do cambono para a consulta. 
 
§ 2° - É vedado terminantemente aos assistentes, consultarem a mais de um Guia na mesma sessão. 
 
 
Ops! Já existia isso naquela época. Já existiam os “corre giras” e os “corre guias”. 
 
 
§ 3° - O assistente que tiver necessidade de qualquer natureza deverá dirigir-se ao cambono mais próximo, de 
preferência de seu sexo e expor o que deseja, para que este providencie como se fizer necessário. 
 
§ 4° - Na ocasião da abertura da porta às 21:10 horas para saída das pessoas atendidas e retardatários, 
deverá ser observado o mais completo silêncio. 
 
 
Respeito aos médiuns, entidades e à egrégora que deve ser mantida sem desvios de pensamento ou 
comportamento. 
 
 
CAPITULO V 
 
DAS DISPOSIÇÕES GERAIS 
 
Art. 17 - Por princípio doutrinário e em se tratando de reuniões de caridade puramente cristã, as pessoas que 
vierem à Tenda, devem se abster de pensamentos e propósitos que contrariem as virtudes exemplificadas por 
Jesus. 
 
Assim sendo, as consultas não poderão versar sobre assuntos que fujam aos princípios capitulados nas Dez 
Mandamentos, constantes do Evangelho. 
 
§ 1° - São deveres de todos os freqüentadores: 
 
Procurar conhecer o Espiritismo Cristão pela leitura de obras doutrinárias tais como: 
 
O Evangelho, segundo o Espiritismo; 
 
O Livro dos Espíritos; O Livro dos Médiuns; 
 
O Espiritismo, a Magia e as Sete Linhas de Umbanda. 
 191 



 
Esse Capítulo é importantíssimo para que se deixem, de vez, de dizer coisas como: “Umbanda tem que largar 
o cristianismo e voltar às raízes africanas”, ou então, “Umbanda é um Culto Afro”, ou mesmo que “Umbanda 
com orações e leitura de livros espíritas é Kardecumbanda”, comentários esses muito observados na Internet 
por conta de pessoas que, claramente, não conhecem em que princípios a Umbanda do Brasil se formou.. 
 
Lendo o acima exposto e observando certos posicionamentos, percebemo-los totalmente inadequados em 
relação a todos os que agem por esta cartilha, seguindo o que já determinava o Caboclo das Sete 
Encruzilhadas há quase 100 anos atrás. 
 
Será que são eles os “errados”, se é que existem erros de ritualística nesse sentido? 
 
O caso é que a Umbanda é fundamentalmente cristã e, de acordo com outros princípios e ritualísticas que 
cada Terreiro achou por bem adotar, pode ter seus rituais mais africanizados, mais puxados para as práticas 
chamadas de orientais, esotéricas, ocultista, etc. Mas o “miolo”, o fundamento maior é o de ter os 
ensinamentos do Cristo como base para todas as outras aplicações. E que ensinamentos do Cristo são esses: 
Amor ao próximo – Caridade (ajuda ao próximo), sem o que, não pode ser Umbanda.  
 
 
§ 2° - Durante as sessões ou trabalhos de Terreiro é expressamente proibido: 
 
a) Palestrar ou tratar assuntos estranhos à doutrina; 
 
b) Fazer comentários maldosos sobre os irmãos da Tenda; 
 
c) Proferir palavras de gírias ou de interpretações duvidosas, obscenas ou provocadoras de risos; 
 
d) Fazer gestos ofensivos à moral ou aos bons costumes; 
 
e) Lançar suspeitas, provocar ódios, difamar ou fazer comentários desabonadores sobre a vida privada de 
qualquer pessoa; 
 
f) Desrespeitar ou incitar ao desrespeito, os artigos, parágrafos e alíneas do presente Regimento e ordens em 
vigor na Tenda; 
 
g) Ingressar ou permanecer no recinto onde estão instaladas a Tesouraria e a Secretária da Tenda, com 
exceção dos componentes da Diretoria e pessoas encarregadas de serviços especiais. 
 
CAPÍTULO VI 
 
DAS DISPOSIÇÕES FINAIS 
 
Art. 18 - A Tenda tem como “Chefe Espiritual” o Caboclo das Sete Encruzilhadas, também chamado 
simplesmente - o “Chefe”- criador de Umbanda no Brasil no ano de 1908. 
 
“Orixá Malllet” é o trabalhador da Linha de “Ogum” (São Jorge), Chefe de Falange, encarregado dos trabalhos 
de demanda. 
 
“Pai Antônio” é a entidade que serve de intérprete a “Orixá Mallet” e que comumente transmite as ordens do 
“Chefe”. 
 
“Guias e Chefes de Terreiro” são as entidades designadas pelo “Chefe” para dirigir e se responsabilizar pela 
parte espiritual das sessões. 
 
Art. 19 - O presente Regimento entrará em vigor na data em que for ratificado pelo “Chefe”, em sessão 
especial, para isso convocada. 
 
Toda pessoa que se tornar associada da Tenda o faz espontaneamente, para cooperar na sua manutenção e 
progresso, motivo pelo qual deverá cumprir a risca, todos os seus deveres e principalmente manter em dia o 
pagamento de sua mensalidade. 
 
 
 
 
 
 
 192 



 
COMENTÁRIOS FINAIS: Ao descobrir esse documento colocado em pdf para que se baixe em 
http://ebooks.brasilpodcast.net/ebook.php?id=762 pude perceber o quanto ele nos mostra, independente de 
outros textos que já “rolam” na Internet, do que seria e como funcionaria a Umbanda segundo a concepção do 
Caboclo das Sete Encruzilhadas e Zélio Fernandino de Moraes já que um Regimento Interno é documento 
escrito ou ditado diretamente pelas pessoas (encarnado e/ou desencarnado, no caso) envolvidas na questão e 
não apenas fruto de possíveis interpretações de terceiros (sem querer tirar o valor dos mesmos). 
 
E o que pudemos observar de importante nesse documento? 
 
1- Que não havia, na Umbanda original, trabalhos com as falanges de Exu e nem se firmava tronqueira para 
eles. Qualquer depoimento em contrário poderá ser tomado como duvidoso em vista deste documento. 
 
2- Que as Sessões (hoje Giras ou Engiras) eram determinadas para as Falanges de Trabalho (Caboclos e/ou 
Pretos Velhos) e não para as Linhas de Trabalho ou “Orixás” para os que entendem melhor assim (Ex: Xangô 
hoje, Oxossi dia tal, Ogum mais adiante...). Isso é importante porque em um mesmo dia de Sessão poderiam 
estar presentes, tanto Caboclos(as) de Xangô, quanto de Ogum, quanto de Oxossi, e até Pretos Velhos, como 
podemos observar em relação às Sessões de Terças-Feiras, tudo de acordo com as necessidades: 
 
3- Que O Caboclo das Sete Encruzilhadas determinou realmente Linhas de Trabalho e não de Orixás, 
utilizando-se de alguns nomes africanos, todos devidamente ancorados as Linhas de Santos Católicos, talvez 
apenas Linhas de Trabalho em que os Caboclos e Pretos-Velhos (e suas contrapartes femininas) poderiam 
trabalhar. 
 
Perceba como ele trata a entidade que se auto-intitula Orixá Malê: “Orixá Mallet” é o trabalhador da Linha de 
“Ogum” (São Jorge). Percebeu? Um trabalhador. E mesmo se auto-intitulando Orixá Mallet, não uma 
divindade da Linha de Ogum ou, como costuma-se falar também, “um Capangueiro do Orixá Ogum”. 
 
Existe uma sutil diferença em se colocar as entidades como da Linha de Ogum (São Jorge) e não como 
Falangeiro de Ogum (Orixá), ainda que se lhes dê o mesmo nome (Ogum, no caso). No entanto, essa sutil 
diferença já nos mostra que a Umbanda de Caboclo das Sete Encruzilhadas não era Umbanda de Orixás 
(divindades) e sim de Linhas de Trabalhos através das quais apresentavam-se entidades espirituais – 
Caboclos – Pretos-Velhos e mais raramente Crianças. 
 
4- Que o Caboclo das Sete Encruzilhadas determinou Sete Linhas de Trabalho sendo elas, pelo que se pode 
observar nas festas anuais: Yemanjá, Oxossi, Ogum, Xangô, Inhaçã, e segundo alguns, Oxalá e Exu que, no 
entanto, não são citadas, nem nos dias de trabalho e nem nas festas comemorativas. Encontramos sim, bem 
citadas, as Linhas de Pretos-Velhos (Almas) e Crianças – as demais eram comemorativas dos Guias Chefes, 
da Umbanda em si e da Tenda Nossa Senhora da Piedade. 
 
Por que ele determinou Sete? Está aí uma outra boa pergunta que deveriam ter feito a ele. 
 
5- Que não vemos aqui a inserção de Oxum, Nanã, Obaluaê, Omulú, Oxalá, Oiá, Obá ou qualquer outro 
considerado Orixá nas Nações afro. Se a Umbanda Original fosse de Orixás, seria pelo menos razoável que, 
já em seu início, considerasse os 16 escolhidos pelo Candomblé dentre tantos outros africanos, não acha? 
 
6- Vemos, por um outro lado, que Santo Antônio, também Santo Católico mas não considerado Linha de 
Trabalho então, também era festejado em seu dia, já por influência de Pai Antônio – ambos eram festejados 
em 13 de junho. 
 
7- Que a Doutrina básica da Umbanda do Caboclo das Sete Encruzilhadas baseava-se em livros Kardecistas 
e num outro que talvez fosse o único escrito na ocasião: O Espiritismo, a Magia e as Sete Linhas de Umbanda 
– do senhor Leal de Souza que veio a ser médium da Tenda Nossa Senhora da Piedade recebendo, 
posteriormente, a incumbência de abrir a Tenda de Nossa Senhora da Conceição (veja bem: não é de 
Yemanjá ou Oxum). 
 
Aliás, sobre o senhor Leal de Souza, consta na história que ele divulgava ter sido o Caboclo Curugussú 
aquele que preparara o terreno para que o CDSE viesse, após, anunciar a Umbanda Branca. 
 
Dizia-nos ele numa entrevista publicada no Jornal de Umbanda de outubro de 1952, com o título de “Umbanda 
– Uma Religião Típica do Brasil: “ A Linha Branca de Umbanda é realmente a religião nacional do Brasil, pois 
que, através dos seus ritos, os espíritos dos ancestrais, os pais da raça, orientam e conduzem a sua 
descendência. O precursor da Linha Branca foi o Caboclo Curugussú, que trabalhou até o advento do Caboclo 
das Sete Encruzilhadas que a organizou, isto é, que foi incumbido pelos Guias Superiores, que regem o nosso 
ciclo psíquico de realizar na Terra a concepção do espaço”... 
 
 193 



 
Infelizmente o médium Leal de Souza, que inclusive ensaiou uma codificação das Linhas de Umbanda (que 
cito abaixo) não deixou claro quem teria sido o médium do Caboclo Curugussú e nem onde ele teria se 
manifestado. Segundo ainda Leal de Souza, em 1925, seriam as Linhas de Umbanda como se seguem: 
Oxalá (Nosso Senhor do Bonfim), Ogum (São Jorge), Euxossi/Oxossi (São Sebastião), Shangô/Xangô (São 
Jerônimo), Nhan-Shan /Yansã (Santa Bárbara), Yemanjá (Nossa Senhora da Conceição) e Almas – utilizei a 
grafia como a encontrei e a que agora vemos. 
 
Perceba que mesmo aqui não há menção a Exus na Umbanda e, para conhecimento de todos, essas linhas 
de trabalho foram ratificadas no 1º Congresso Brasileiro de Espiritismo e Umbanda realizado em 1941, no Rio 
de Janeiro. O que isso quer dizer? Que para que fosse realmente reconhecido como Umbanda, todo e 
qualquer grupamento deveria seguir estas determinações, assumindo estas Linhas de Trabalho. Quer dizer 
também que, na ocasião, todos os que se auto-rotularam Umbanda e não seguiam estas determinações, já 
estavam se valendo de um nome ritualístico do qual não deveriam lançar mão. E também nos posiciona 
melhor sobre os porquês de hoje em dia existirem tantas diversidades. O fato é este: O Congresso não teve a 
força que deveria ter ou, por outro lado, suas determinações não foram reconhecidas por uma grande parte 
que queria “fazer Umbanda”... mesmo não fazendo. 
 
Mas como não introduzirmos Oxum? E Exu? Vai ficar fora da Umbanda? Como diz o popular: “Tudo o que se 
repete de forma contumaz acaba virando verdade” e, como desde o início à Umbanda foram adicionadas 
Linhas outras e também outras formas de trabalho, desde que os Princípios Basilares da Umbanda sejam 
respeitados, cada grupamento espiritual tende a aceitar e adotar mais essas ou aquelas Linhas, esse ou 
aquele ritual, essa ou aquela liturgia ou mesmo técnica de trabalho como é hoje a Apometria que, mais 
rudemente, já era executada em diversos Centros de Umbanda, mormente os que eram (e ainda são) 
chamados de “Mesa Branca”. O que não vale mesmo é um grupamento querer “puxar a brasa pra sua 
sardinha” e dizer que Umbanda tem que voltar às raízes afro que nunca teve, ou que tem que deixar o 
Cristianismo (observe que não é Catolicismo) de lado, como se este não fosse um de seus pilares. Que outras 
Linhas agregadas não podem ser aceitas na Umbanda. Dentro de padrões, pelo menos racionais, podem sim, 
dependendo do Chefe Espiritual da Casa de Umbanda (o que manda mesmo) que obrigatoriamente tem que 
ser ou um Caboclo ou um Preto-Velho, esses sim, marcas registradas da Umbanda. 
 
O que não pode é essas Linhas Agregadas tomarem conta da Banda e saírem, por exemplo, em louvação à 
Mãe Lua, à Mãe Terra, etc., ou criando giras e rituais somente seus a ponto de mudarem totalmente os 
objetivos maiores das Sessões ou Giras de Umbanda, ou fazerem como Chefe Espiritual do Terreiro: baianos, 
mineiros, exus, ciganos etc. e tal. Todos podem ser entidades de grande valor nos trabalhos, desde que a eles 
tenham sido ensinados os objetivos e formas de trabalho da Umbanda, mas, como são agregados auxiliares, 
não tem ordem de comando para dirigirem verdadeiros Terreiros de Umbanda, a não ser sob vigilância de um 
Verdadeiro Caboclo ou Preto Velho. 
 
E como sei que alguns, ao lerem, vão logo querer defender as Falanges de Ciganos, deixo bem claro que não 
há ataque algum a qualquer tipo de falange neste texto e sim constatação de fatos. Vou adiantando aqui que, 
embora venham sendo aceitos em alguns Terreiros (não todos) e não há muito tempo, como querem fazer 
crer outros mais, essas falanges têm suas formas de ver e agir, bem assim como princípios religiosos e de 
louvação, bastante distintos do que sempre foi preconizado para a Umbanda e, até onde sei, há até mesmo 
indicações para que seus altares sejam diferenciados do altar mor dos Terreiros – o Congá. E pra reforçar 
ainda mais, vemos em muitos Terreiros Giras especialmente organizadas para o dia dos Ciganos e Ciganas, 
numa clara demonstração (só não percebe quem não quer) de que a ritualística deles tem que ser especial – 
sem Caboclos ou Pretos Velhos por perto – e, preferencialmente, com louvação a Santa Sara e não a Orixás 
ou Santos, embora já se veja, por parte de mais alguns, uma tentativa de adaptação dessas crenças para 
justificarem ciganos como povo de Umbanda. 
 
Tenho nada contra quem faz assim e o que vou dizer não lhes tira o valor quando chegam para trabalhar pela 
Caridade verdadeiramente. Cada um chama e trabalha com as entidades que achar melhor e até muito 
positivamente, eu creio. Mas que são entidades fora do contexto de Umbanda, lá isso são. 
 
Saudações fraternas a todos. 
 
 
Faltava-nos ainda saber, com mais detalhes, como se processavam as sessões e os rituais na Tenda Espírita 
Nossa Senhora da Piedade. As mesmas podem ser observadas no – REGIMENTO INTERNO DA TENDA 
ESPÍRITA NOSSA SENHORA DA PIEDADE, acima. Iremos aqui, sucintamente enumerá-los a fim de nos 
inteirarmos superficialmente como eram efetuados.  

 
 
 

 194 



SESSÕES E RITUAIS DA TENDA ESPÍRITA NOSSA SENHORA DA 
PIEDADE 

 
Sessão de Caridade: 
 

 
 
Caracteriza-se por ser Sessão de Caridade, àquela destinada ao atendimento fraterno aos assistidos efetuadas 
por Pretos-Velhos e/ou Caboclos. 
  
Sessão de Mesa: 
 

 
 
No centro da Tenda é disposta uma “Mesa de Trabalho” de madeira com cadeiras ao redor. Às cabeceiras 
sentam-se os médiuns responsáveis pelos trabalhos que ali irão ocorrer. Nas outras cadeiras à volta de mesa 
sentarão os médiuns que efetuarão o trabalho requerido (desobsessão (descarrego), firmezas, etc.).  
 
Enquanto se procede os trabalhos na mesa, o restante dos médiuns manifestados juntamente com os 
cambonos realizam os trabalhos de caridade em atendimentos fraternos. A Mesa de Trabalho em si é um 
objeto indispensável nas Sessões de Umbanda, uma vez que serve de apoio e contato para os trabalhos de 
um modo geral. É em volta da Mesa de Trabalho que os médiuns se reúnem para sessões específicas.  
 
É a partir dela que é realizado um estudo, rezas, preleções, reuniões, evangelização, consultas ou 
desenvolvimento mediúnico. É através dela que os médiuns realizam seus trabalhos de desobsessão. Enfim, 
pode-se utilizar a Mesa de Trabalho para diversos fins.  
 

 195 



Sessão de Descarga: 
 
Esta Sessão é exclusivamente restrita aos médiuns da Tenda. Caracteriza-se como principal tarefa, a de 
efetuar descarregos dos membros e da Tenda em si. Durante esta Sessão, os Caboclos incorporam em seus 
médiuns, dando-lhes firmeza, logo após “sobem” e permitem, se for o caso, sob a regência do Guia Chefe, a 
incorporação de Exus nos médiuns previamente escolhidos para efetuarem à limpezas mais específicas. Esse 
descarrego é realizado uma vez por mês ou quando determinado pela necessidade. 
 
Sessão de Doutrina:  
 
É a Sessão doutrinária e de desenvolvimento mediúnico realizada pelo Guia Chefe. Em época, era realizada 
pelo Caboclo das Sete Encruzilhadas, onde dava seu parecer sobre os assuntos ritualísticos da Tenda e 
acerca das demais por ele fundadas, bem como também instruir seus Dirigentes. 
  
Sessão Extraordinária: 
 
Esta sessão se caracteriza pela realização de batizados e casamentos, ou reuniões gerais com outras Tendas 
para formalizar festividades e outros. 
 
Sessões festivas e especiais da Linha Branca: 
  
As sessões festivas na Linha Branca de Umbanda e Demanda, são comemorações e homenagens às Linhas, 
menos da sétima: a Linha de Santo. 
 

• O dia 20 de janeiro ligado a Oxossi  e São Sebastião/Caboclos;  
• O dia 23 de abril ligado a Ogum e São Jorge;  
• O dia 13 de maio ligado aos Pretos-velhos (Almas dos Pretos Cativos);  
• O dia 13 de junho ligado a Santo Antônio e ao Pai Antônio;  
• O dia 15 de setembro em homenagem à Nossa Senhora da Piedade;  
• O dia 27 de setembro ligado aos Ibejis e São Cosme e São Damião/Linha das Crianças;  
• O dia 30 de setembro ligado a Xangô e São Jerônimo;  
• O dia 16 de novembro na lembrança do aniversário do Caboclo das Sete Encruzilhadas;  
• O dia 4 de dezembro ligado a Yansã e Santa Bárbara;  
• O dia 8 de dezembro ligado a Yemanjá e Oxum e Nossa Senhora da Conceição.  

 
Para não confundirmos as festas religiosas com festas profanas regadas a comes e bebes, vamos relembrar as 
palavras de Pai Antônio: “Festa é fazer a caridade”.  
 
As festas na Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade eram realizadas em comunhão religiosa, e, 
posteriormente, os trabalhos caritativos em atendimentos fraternos ocorriam normalmente. 
   
O ritual das fitas ou ritual da garrafa de Mallet: 
 

  
 196 



Este ritual fora trazido pelo Orixá Mallet através de Pai Antônio não conseguindo precisar a data com certeza.  
  

Antes de qualquer coisa devemos entender que o Ritual das Fitas precede o Amaci por questões fluídicas, mas 
que são rituais intimamente ligados.  
 
Na Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade realizam-se três dias seguidos de trabalhos para somente 
concluir o Amaci. No primeiro dia, geralmente uma sexta-feira, realiza-se, a Sessão de Descarga que têm por 
objetivo eliminar fluidos danosos; no segundo dia realiza-se o Ritual das Fitas de Mallet e caridade; e no 
terceiro dia consecutivo, o Amaci. O Ritual das Fitas consiste em reforçar as ligações fluídicas dos médiuns 
com as Sete Linhas, para que no dia seguinte o Amaci fixe estes fluidos na coroa dos médiuns. São 
organizadas as fitas (branca, verde, vermelha, amarela, azul clara e roxa) representativas das Sete Linhas. 
Prepara-se uma garrafa de cerveja branca. 

  
A sessão tem seu início, como de costume, onde a Mesa de Umbanda é formada, e o Guia Chefe manifestado, 
abre os trabalhos. Após, os Caboclos e/ou Pretos-Velhos incorporam em seus médiuns para lhes dar firmeza; 
após isto estes Guias desincorporam, e começa o ritual. O Cambono Chefe auxiliado pelos outros cambonos 
organizam as fitas e as amarram na ponta da garrafa. Então o Cambono Chefe ergue a garrafa até certa altura, 
e são feitas algumas filas de médiuns; na ponta de cada fila, encabeçando-a está um Babá da Tenda que 
segurará uma das fitas. O Guia Chefe do Terreiro então solicita os pontos cantados de cada uma das Linhas, e 
todas as filas começam a trançar as fitas na garrafa. Depois de trançada, a garrafa é guardada para ser 
despachada no dia seguinte após o Amaci. O Ritual das Fitas termina, e a Mesa de Umbanda é levantada. A 
importância deste ritual está em fortalecer as ligações fluídicas entre as Linhas e a coroa dos membros da 
Tenda. 

  
SESSÃO DO AMACI 
 

 
 
Nota do autor: A palavra Amaci é a forma aportuguesada do termo Yorubá – “Amã tìsi” –, que quer dizer: Amã: “partícula 
que indica hábito, costume”, usada com o verbo – Tìsí: “empurrar para dentro”. Portanto, Amaci quer dizer: “o hábito de 
empurrar para dentro”, numa alusão a “empurrar” a força vital das ervas para dentro da cabeça, nos centros de força 
etéricos. 
 
Não posso dizer ao certo em que momento da história da TENSP este ritual surgiu, mas sabe-se muito bem a 
sua finalidade e sua importância desde que foi trazido pelo espírito de Pai Antônio sob ordens de Orixá Mallet.  
 
No Candomblé, existe um ritual homônimo que utiliza a lavagem de cabeça com ervas, porém bem distinto 
deste praticado na Umbanda e que descreverei de maneira simples e objetiva... 
 
O seu objetivo é basicamente, com a lavagem de cabeça, limpar o campo energético do médium para a melhor 
aproximação de energias dos Espíritos mais elevados da Umbanda. Para os consulentes, é uma boa 
oportunidade para limpar o campo energético do corpo e trazer fluidos melhores; estes podem participar desde 
que vestidos com roupa branca e em preceito, o que nos leva a concluir que este ritual tem por objetivo maior 
anular e neutralizar fluidos danosos de quem assim desejar, agindo de maneira mais indireta na mediunidade 
dos indivíduos. 
 
A Sessão de Amaci só é feita depois do Ritual de Fitas de Orixá Mallet, pois é energeticamente dependente 
deste... 
 197 



O Rito 
 
A lavagem da cabeça dos médiuns é feita sobre uma cama de folhas de mangueira, elas têm a função de 
descarga, de atrair energias negativas do campo energético do corpo. 
 
As folhas são colhidas por médiuns homens escolhidos pela entidade dirigente da sessão já na sessão de 
Fitas;  neste grupo deve estar presente pelo menos  um “cambono”  ( membro responsável pela organização 
material da Tenda, bem como a manutenção da ordem e da disciplina durante as sessões ) para supervisionar 
os médiuns na manutenção da concentração, enquanto as mulheres preparam e limpam a Tenda com água e 
sal grosso. 
 
Durante todo o processo de colheita das folhas até a montagem da cama é entoado o ponto específico para o 
ritual: “Mangueira, mangueira; Mangueira de Umbanda; Folha por folha Umbanda; Lá no mato tem Umbanda; 
Vamos cruzar; Para salvar; Filhos de Umbanda com seu patuá” 
 
Depois de colhidas, as folhas são levadas para a Tenda onde são selecionadas, ou seja, são utilizadas 
somente as folhas inteiras e sem manchas e com elas é montada a cama no meio do salão.  São riscados os 
pontos das seis Linhas de Umbanda em frente ao congá por seis babás da casa (escolhidos pela entidade 
dirigente dos trabalhos), seguidos dos pontos riscados de Exu correspondem a cada uma das seis linhas. 
 

                          
 
Feito isso, o Guia chefe recebe todos os médiuns e pessoas que desejam participar do ritual, que são 
orientados a mentalizar  pedidos de bons agouros e boa ventura desde a colheita de sua folha até o momento 
em que o Guia dirigente dos trabalhos irá recebê-la para picá-la em pequenos pedaços (folhas estas de 
qualquer espécie, com exceção de folhas com espinhos, comigo-ninguém-pode e folha de mangueira).  Estas 
folhas são picadas junto à uma bacia de ágata de cor branca num banho que é composto por todas as bebidas 
usadas na casa, dentre elas as bebidas correspondentes às sete linhas. 
 

  

 198 



Em ordem de tempo de casa, os membros da Tenda vão deitando na cama de folhas para a lavagem da 
cabeça pelo Guia chefe que de acordo com a necessidade, vai pedindo o ponto cantado específico de cada 
Linha ou entidade, que geralmente se manifestam assim que o médium se levanta. 
 

 
 
As folhas são descarregadas em um rio e as pessoas que participaram do rito, por questões fluídicas, devem 
permanecer por pelo menos 03 dias com o banho na cabeça, ou então podem lavá-las em uma cachoeira com 
o Guia chefe da casa. 
 

     
 
Terminada a lavagem, é feita a queima da pólvora que cobre os pontos riscados de ligação e dos comandantes 
das respectivas falanges de Exu pelos mesmos Babás escolhidos anteriormente pela cabeceira da Mesa de 
Umbanda (pontos riscados das seis Linhas), que depois de acesos são limpos com aguardente e água, após 
isso são levantados todos os pontos da Mesa de Umbanda fazendo a limpeza com as suas respectivas 
bebidas dispostas nos pontos durante toda a sessão,  é feita a prece de encerramento e o Hino de Umbanda 
encerrando assim as atividades da casa depois de 03 dias seguidos de sessão. 
 
(Pedro Kritski) 
 
 
  
 199 



A MESA DE UMBANDA 
   

 
 
A Mesa de Umbanda se constitui por uma série de pontos que são riscados à frente do altar seguindo uma 
ordem hierárquica. Em primeiro o ponto do Guia-Chefe da Tenda, aos lados os Subchefes, abaixo destes, vêm 
os pontos riscados das seis Linhas Brancas. Somente os Babás podem riscar a Mesa de Umbanda. Vale 
ressaltar que, a Mesa de Umbanda é riscada antes do início da Sessão pelo Guia-Chefe da Tenda. Os pontos 
da mesa possuem um modo próprio de serem firmados. 
 

 
Ziméia de Moraes (filha de Zélio) e Lygia Cunha (neta de Zélio) firmando a Mesa de Umbanda 

 
 
 
 

 200 



O QUE É A LINHA BRANCA DE UMBANDA E DEMANDA 
 
Vamos expor algumas noções sobre a Linha Branca de Umbanda e Demanda preconizada pelo Caboclo das 
Sete Encruzilhadas, expostos por Leal de Souza, primeiramente em reportagens no Diário de Notícias com o 
título “A Magia e as Sete Linhas de Umbanda”, e posteriormente agregadas e disponibilizadas em um livro: “O 
Espiritismo, a Magia e as Sete Linhas de Umbanda” (1933), ensinamentos esses, seguidos pela Tenda Espírita 
Nossa Senhora da Piedade, até hoje. Disponibilizaremos algumas dessas importantes reportagens, entre as 
quais, algumas não estão inseridas no livro citado; algumas estarão inseridas em outros assuntos deste livro. 
Todas as reportagens originais de Leal de Souza estarão disponibilizadas juntamente deste livro, em nosso 
site, sob o título “Reportagens Históricas”. 
 
Nesses escritos vamos entender o que é a Linha Brande Umbanda do Caboclo das Sete Encruzilhadas, suas 
características, rituais e finalidades. Observaremos que a Linha Branca de Umbanda é uma modalidade de 
Espiritismo, com peculiaridades ritualísticas e doutrinárias, acatando e apregoando a Doutrina Espírita, mas, 
sem ser kardecismo, que é outra modalidade de espiritismo. Aliás, em Doutrina Espírita não há nada que 
condene as práticas da Linha Branca de Umbanda; pelo contrário, prova-as elucidando-as. 
  

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 

 

 

 
 201 



 

 
 

 
O livro anterior a que se refere à reportagem, é o “No 
Mundo dos Espíritos”, uma coletânea de tudo o que 
foi escrito por Leal de Souza nas reportagens 
intituladas: “Inquérito A Noite”, pelo jornal “A Noite”. 

 

 
AS SUBDIVISÕES DO ESPIRITISMO 
 
O espiritismo no Rio de Janeiro, como em toda parte, varia em modalidades, dividindo-se em ramificações. 
 
Possuímos, nesta capital, centros ligados pela orientação e pelos ritos à tradição dos velhos tempos egípcios.  
 
Temos as diversidades das lojas teosóficas, a que faço, com simpatia, estas referências receosas, pelo dever 
de constatar-lhes a existência, pois muitos teosofistas não gostam de ser confundidos com os espíritas.  
 
Contam-se, também, institutos moldados com adaptações locais sobre antigos modelos indianos. 
 
O espiritismo cientifico, com o rigor integral de suas pesquisas, é o menos cultivado na antiga capital do Brasil, 
certamente pelos pendores religiosos de nosso povo. 
 
O kardecismo, que reputa os seus aderentes os únicos praticantes da doutrina, como a pregava Allan Kardec, 
igualmente varia, onímodo, em seus processos e práticas. Há centros representativos da intransigente pureza 
do espiritualismo sem liga, e os há revestidos de altiva nobreza intelectual, a par dos humílimos, constituídos 
dos chamados pobres de espírito. 
 
A LINHA BRANCA DE UMBANDA E DEMANDA 
 
A organização das Linhas no espaço corresponde a determinadas zonas na Terra, por largos ciclos no tempo. 
 
Atendem-se, ao constituí-las, as variações de cultura moral e intelectual, aproveitando-se as entidades mais 
afins com as populações dessas paragens. Por isso, o Espiritismo de Linha se reveste, nos diversos países, de 
aspectos e característicos regionais. 
 
Nas Falanges da Linha Branca de Umbanda e Demanda já se identificaram índios de quase todas as tribos 
brasileiras, sendo que numerosos foram europeus em encarnações anteriores; pretos da África e da Bahia, 
portugueses, espanhóis, muitos ilhéus malaios, muitíssimos hindus. 
 
Pode-se, no Terreiro de Umbanda, estudando-se as manifestações de Caboclos e Pretos, estabelecer as 
diferenças raciais, distinguir as tendências das mentalidades desses dois ramos da árvore humana, 
surpreender os costumes de seus povos e comparar as duas psicologias. 
 
O Caboclo autêntico, vindo da mata, através de um aprendizado no espaço, para a Tenda, tem o entusiasmo 
intolerante do cristão novo; é intransigente como um frade, atirando a face os nossos defeitos e até com as 
nossas atitudes se mete. Ouvindo queixas dos que sofrem as agruras da vida, responde zangado que o 
Espiritismo não é para ajudar ninguém na vida material, e atribui os nossos sofrimentos a erros e faltas que 
teremos de pagar. Mas, em dois ou três anos de contato com as misérias amargas de nossa existência, 
suaviza a sua intransigência e acaba ajudando materialmente os irmãos encarnados, porque se condói de sua 
penúria e deseja vê-los contentes e felizes. 

 202 



O Preto, que gemeu no eito sob o bacalhau do feitor, esse não pode ver lágrima que não chore, e quase 
sempre sai a desbravar os caminhos dos necessitados, antes que lhe peçam. O negro da África difere um 
pouco do da Bahia; aquele, na sua bondade, auxilia a quem pode, porém, às vezes, se irrita com os 
jactanciosos e com os ingratos, mas o da Bahia, em casos semelhantes, enche-se de piedade, pensando nas 
dificuldades que os maus sentimentos vão levantar na estrada de quem os cultiva. 
 
A Linha Branca de Umbanda e Demanda tem o seu fundamento no exemplo de Jesus, expulsando a vergalho 
os vendilhões do templo. Às vezes, é necessário recorrer à energia para reprimir o sacrilégio, consistente na 
violação das leis de Deus em prejuízo das criaturas humanas. 
 
O homem prejudica o seu semelhante por inconsciência, ignorância ou maldade. Nos dois primeiros casos, a 
Lei de Umbanda, manda esclarecer a quem está em erro, até convencê-los de sua falta, impedindo-o, desde 
logo, de continuar a sua ação maléfica. No segundo caso, reprime singelamente o perverso. 
 
Pra exemplificar: a polícia, com freqüência, sitia e fecha Centros Espíritas, ou que como tais se apresentam e 
prende os seus componentes. Quando o Centro, como tantas vezes tem acontecido, é da Linha Branca, o seu 
Guia considera: “A autoridade cometeu uma injustiça, sem a intenção de cometê-la. O seu desejo era cumprir o 
dever, defendendo a sociedade. Confundiu a nossa Linha com a outra, tratando-nos como malfeitores sociais”. 
Devemos procurar esclarecer os poderes públicos, para evitar confusões semelhantes. 
 
Se a Casa atingida pela perseguição policial pertencia à Magia Negra, o que raríssimas vezes acontece, as 
entidades espirituais reagem e castigam até com brutalidade os repressores de sua atividade. Há muitos ex-
delegados que conhecem a causa de desgraças que os feriram na situação social na paz dos lares. 
 
O objetivo da Linha Branca de Umbanda e Demanda é a prática da Caridade, libertando de obsessões, 
curando as moléstias de origem ou ligação espiritual, desmanchando os trabalhos de Magia Negra, e 
preparando um ambiente favorável a operosidade de seus adeptos. 
 
Os sofrimentos que nos afligem são uma prova, ou provação, ou provém dos nossos próprios erros, ou da 
maldade dos outros. Em caso de prova, temos de suportá-la até o limite extremo, e os filhos de Umbanda 
procuram atenuá-las, ensinando-nos a resignação, mostrando-nos a bondade de Deus, que nos permite o 
resgate de nossas culpas sem puni-las com penalidades eternas, descrevendo-nos os quadros de nossa 
felicidade futura.  
 
Se as nossas dores e dificuldades significam conseqüências de nossas faltas, os Protetores de Umbanda nos 
aconselham a repará-las, conduzindo-nos com amor e paciência, ao arrependimento. Na terceira hipótese, 
reprimem energicamente os malvados que nos perseguem do espaço para cevar ódios da Terra. Nas 
angústias de nossa vida material, afastam de nosso ambiente, purificando-o os fluidos da inveja, da cobiça, da 
antipatia e da inimizade. 
 
O tratamento da obsessão, as curas das doenças de natureza espiritual, constitui os trabalhos de caridade; os 
outros, os de demanda; porém, os dois são absolutamente gratuitos. Se algum médium se esquece de seus 
deveres e recebe dinheiro, ou coisa correspondente, pela caridade feita, pelo seu Protetor, este se retira, 
abandonando-o à entidades que em geral o reduzem a miséria. 
 
A hierarquia, na Linha Branca, é positiva, mantendo-se com severidade. 
 
Todos os seus dirigentes espirituais proclamam e reconhece a autoridade de Ismael, Guia do Espiritismo no 
Brasil. 
 
A incorporação é sempre um fenômeno complexo, que se processa mediante acidente psicológico, físico e 
espiritual, e tem na Linha Branca de Umbanda a expressão máxima de sua transcendência. Vulgarmente, 
basta que o Espírito se assenhoreie dos órgãos cerebrais, vocais, e manuais, ou de todos os chamados 
nobres, para fazer a comunicação verbal ou escrita, e dar passes. Na Linha Branca, precisa apropriar-se de 
todo o organismo do médium, porque nesse corpo vai viver materialmente algumas horas, movendo-se, 
utilizando-se de objetos, às vezes suportando pesos. A incorporação na Linha Branca é quase uma 
reencarnação, no dizer de um Espírito. 
 
Dir-se-á que todos os socorros prestados pela Linha Branca poderiam sê-lo, sem os seus trabalhos, pelos altos 
Guias, pelos Espíritos superiores. 
 
Os Espíritos de luz que baixam à Terra, e se conservam em nossa atmosfera orientam Falanges ou 
desempenha outras missões, e não contrariam, nem poderiam contrariar, desígnios em que se enquadram as 
funções de todos os servos da fé, grandes ou pequeninos, se em algumas situações lhes é permitido exercer a 
sua ação instantânea em favor de quem soube merecê-la, na maioria das circunstâncias deixam o indivíduo, 
pelas faltas do passado ou pelas culpas do presente, submeter-se ao que lhe parece uma degradação. 
 203 



Estamos numa época amargurada de arrogante orgulho intelectual e insolente vaidade mundanaria, e, para 
abater a paropsia desses orgulhosos, os episódios de suas existências se encadeiam de modo a arrastá-los a 
implorar e a receber a misericórdia de Deus, por intermédio dos Espíritos mais atrasados, ou que como tais se 
apresentam. 
 
OS ATRIBUTOS E PECULIARIDADES DA LINHA BRANCA 
 
Os chamados atributos da Linha Branca de Umbanda e Demanda, em seu uso vulgar, causam viva impressão 
de extravagância ridícula as pessoas de hábitos sociais aprimorados, convencendo-as do atraso dos Espíritos 
incumbidos de usá-los. Mas essas práticas assentam em fundamentos razoáveis. Procuremos esclarecê-las, 
dizendo, do pouco que sabemos, o que nos for permitido divulgar. Antes, porém, é conveniente estabelecer e 
afirmar que as imagens muitas vezes existentes nos recintos das Sessões da Linha Branca, não representam 
um contingente obrigatório do culto, pois são, apenas, permitidas, ou, antes, significam uma concessão dos 
Guias, tornando-se, com freqüência, necessárias para atender aos hábitos e predileções de muitíssimas 
pessoas e de muitíssimos Espíritos. 
 
Quando se coloca uma imagem num recinto de trabalho, celebra-se o seu cruzamento, cerimônia pela qual se 
estabelece a sua ligação fluídica com as entidades espirituais responsáveis pelas reuniões. 
 
Renova-se essa ligação automaticamente sempre que há Sessão, durante a qual a imagem se transforma em 
centro de grandes e belos quadros fluídicos. 
 
Encaremos, agora, o assunto principal deste escrito. 
 

• Linguagem: A Linha Branca de Umbanda e Demanda tem um idioma próprio, para regular os seus 
trabalhos, designar os seus atributos e cerimônias, e evitar a divulgação de conhecimentos suscetíveis 
de uso contrário aos seus objetivos caridosos. Em suas manifestações, conversando entre si, os 
Espíritos, para não serem entendidos pelos assistentes, empregam o linguajar de cabindas africanas, 
de tribos brasileiras, das regiões onde encarnaram pela última vez. No trato com as pessoas, 
excetuados os grandes Guias, usam da nossa língua comum, deturpando-a a maneira dos Pretos ou 
dos Caboclos. Esses trabalhadores do espaço desejam que os julguem atrasados, afim de que os 
indivíduos que se reputam superiores e são obrigados a recorrer à humildade de Espíritos inferiores 
percebam e compreendam a sua própria inferioridade. 

 
• Roupa: Usam-se, em certos trabalhos, roupas brancas, para evitar o amortecimento e arritmia das 

vibrações, pelas diversidades de coloração. Pode-se acrescentar que os filhos de Umbanda 
aconselham o uso habitual dos tecidos claros, pelas mesmíssimas razões expressas no apelo dirigido, 
há anos pelo clube médico desta capital, quando pediu a população carioca o abandono dos padrões 
escuros. 

 
• Calçados: Em certas ocasiões, trabalha-se com os pés descalços, quando não é possível mudar o 

calçado na Tenda, pois os sapatos com que andamos nas ruas pisam e afundam principalmente nas 
esquinas em fluidos pesados que se agitam como gazes a flor do solo, e que dificultam as 
incorporações ou se espalham pelo recinto da reunião, causando perturbações. 

 
• Atitudes: Não se permite cruzar as pernas e os braços durante as sessões, porque, como vimos na 

Magia Negra, essas atitudes quebram ou ameaçam violentamente a cadeia de concentração, impedem 
a evolução do fluido com que cada assistente deve contribuir para o trabalho coletivo; determinam, 
com essa retenção, perturbações físicas e até fisiológicas e impossibilitam a incorporação, quando se 
trata de um médium. Ao descer de certas Falanges, como em alguns atos de descarga, sacode-se o 
corpo em cadência de embalo, na primeira hipótese, para facilitar a incorporação, e na segunda para 
auxiliar o desprendimento de fluidos que não nos pertençam. 

 
• Guia: É um colar de contas da cor simbólica de uma ou mais linhas. Fica, mediante o cruzamento, em 

ligação fluídica com as Entidades Espirituais das Linhas que representa. Desvia, neutraliza ou 
enfraquece os fluidos menos apreciáveis. Periodicamente, é lavado, nas sessões, para limpar-se da 
gordura do corpo humano, bem como dos fluidos que se aderiram, e de novo cruzada. 

  
• Banho de Descarga: Cozimento de ervas para limpar o fluido pesado que adere ao corpo, como um 

suor invisível. O banho de mar, em alguns casos, produz o mesmo resultado. 
 

• Cachaça: Pelas suas propriedades, é uma espécie de desinfetante para certos fluidos; estimula outros, 
os bons; atrai, pelas vibrações aromáticas, determinadas entidades, e outros bebem-na quando 
incorporados, em virtude de reminiscência da vida material. 

 

 204 



• Fumo: Atua pelas vibrações do fogo, e do aroma. A fumaça neutraliza os fluidos magnéticos adversos. 
É freqüentemente ver-se uma pessoa curada de uma dor de cabeça ou aliviada do incomodo 
momentâneo de uma chaga, por uma fumarada. 

 
• Defumador: Atua pelas vibrações do fogo, e do aroma, pela fumaça e pelo movimento. Atrai as 

entidades benéficas e afasta as indesejáveis, exercendo uma influência pacificadora sobre o 
organismo. 

 
• Ponto Cantado: É um hino muitas vezes incoerente, porque os Espíritos que nos ensinam, o 

compõem de modo a alcançar certos efeitos no plano material sem revelar aspectos do plano 
espiritual. Tem, pois, duplo sentido. Atua pelas vibrações, opera movimentos fluídicos e, harmonizando 
os fluidos, auxilia a incorporação. Chama algumas entidades e afasta outras. 

 
• Ponto Riscado: É um desenho emblemático ou simbólico. Atrai, com a concentração que determina 

para ser traçado, as entidades ou falanges a que se refere. Tem sempre uma significação e exprime, 
às vezes, muitas coisas, em poucos traços. 

 
• Ponteiro: É um punhal pequeno, de preferência com cruzeta na manda, ou empunhadura. Serve para 

calcular o grau de eficiência dos trabalhos, pois as forças fluídicas contrárias, quando não foram 
quebradas, o impedem de cravar-se ou o derrubam, depois de firmado. Tem ainda a influência do aço, 
no tocante ao magnetismo e a eletricidade. 

 
• Pólvora: Produz, pelo deslocamento do ar, os grandes abalos fluídicos. 

 
• Pemba: Bloco de giz. Usa-se para desenhar os pontos. Esses recursos e meios não são usados 

arbitrariamente em qualquer ocasião, nem são necessários nas sessões comuns. A pólvora, por 
exemplo, só deve ser empregada em trabalhos externos, realizados fora da cidade, ao ar livre. Nos 
últimos anos, os Guias não têm permitido que os Centros ou Tendas guardem ou possuam em suas 
sedes pemba, punhais, ou pólvora, concorrendo, com as suas instruções, para que sejam obedecidas 
as ordens das autoridades públicas. 

 
AS SETE LINHAS BRANCAS 
 
A Linha Branca de Umbanda e Demanda, compreende Sete Linhas: a primeira de Oxalá; a segunda de Ogum; 
a terceira, de Euxoce (Oxossi); a quarta, de Xangô; a quinta de Nha-San (Yansã); a sexta de Amanjar (Yemanjá); 
a sétima é a Linha de Santo, também chamada de Linha das Almas. 
 
Essas designações significam, na língua de Umbanda – a primeira, Jesus, em sua invocação de Nosso Senhor 
do Bonfim; a segunda, São Jorge; a terceira, São Sebastião; a quarta, São Jerônimo; a quinta, Santa Bárbara; 
e a sexta, a Virgem Maria, em sua invocação de Nossa Senhora da Conceição. A Linha de Santo é transversal, 
e mantém a sua unidade através das outras. 
 
Cada Linha tem o seu ponto emblemático e a sua cor simbólica. A de Oxalá, a cor branca; a de Ogum a 
encarnada; a de Euxoce (Oxossi), verde; a de Xangô, roxa; a de Nha-San (Yansã), amarela; a de Amanjar 
(Yemanjá), azul. 
 
Oxalá é a linha dos trabalhadores humílimos; tem a devoção dos Espíritos de Pretos de todas as regiões, 
qualquer que seja a Linha de sua atividade, e é nas suas Falanges, com Cosme e Damião, que em geral 
aparecem as entidades que se apresentam como Crianças. 
 
A Linha de Ogum, que se caracteriza pela energia fluídica de seus componentes, Caboclos e Pretos da África, 
em sua maioria, contém em seus quadros as Falanges guerreiras de demanda. 
 
A Linha de Euxoce (Oxóssi), também de notável potência fluídica, com entidades, frequentemente dotadas de 
brilhante saber, é, por excelência, a dos indígenas brasileiros. 
 
A Linha de Xangô pratica a caridade sob um critério de implacável justiça: – quem não merece, não tem; quem 
faz, paga. 
 
A Linha de Nhan-San (Yansã) consta de desencarnados que na existência térrea eram devotados de Santa 
Bárbara. 
 
A Linha de Amanjár (Yemanjá) é constituída dos trabalhadores do mar, Espíritos das tribos litorâneas, de 
marujos, de pessoas que perecem afogadas no oceano. 
 

 205 



A Linha de Santo é forma de pais de mesa, isto é, de médium de “cabeça cruzada”, assim chamados porque se 
submeteram a uma cerimônia pela qual assumiram o compromisso vitalício de emprestar o seu corpo, sempre 
que seja preciso, para o trabalho de um Espírito determinado, e contraíram “obrigações”, equivalentes a 
deveres rigorosos e realmente invioláveis, pois acarretam, quando esquecidos, penalidades aspérrimas e 
inevitáveis. 
 
Os trabalhadores espirituais da Linha de Santo, Caboclos ou Negros, são egressos da Linha Negra, e tem duas 
missões essenciais na Branca – preparam, em geral, os despachos propiciatórios ao Povo da Encruzilhada, e 
procuram alcançar amigavelmente de seus antigos companheiros, a suspensão de hostilidades, contra os 
filhos e protegidos da Linha Branca. Por isso, nos trabalhos em que aparecem elementos da Linha de Santo, 
disseminados pelas outras seis, estes ostentam, com as demais cores simbólicas, a preta, de Exu. 
 
Na Falange geral de cada linha figuram Falanges especiais, como na de Euxoce (Oxossi), a de Urubatan, e na 
de Ogum, a de Tranca-Rua, que são comparáveis as brigadas dentro das divisões de um exército. 
 
Todas as Falanges tem característicos próprios para que se reconheçam os seus trabalhadores quando 
incorporados. Não se confunde um Caboclo da Falange de Urubatan, com outro de Araribóia, ou de qualquer 
Legião. 
 
As Falanges dos nossos indígenas, com os seus agregados, formam o “Povo das Matas”; a dos Marujos e 
Espíritos da Linha de Amanjar (Yemanjá), o “Povo do Mar”; os Pretos Africanos, o “Povo da Costa”; os Baianos 
e mais negros do Brasil, o “Povo da Bahia”. 
 
As diversas Falanges e Linhas agem em harmonia, combinando os seus recursos para a eficácia da ação 
coletiva. Exemplo: ... Muita vez, uma questiúncula mínima produz uma grande desgraça... 
 
Uma mulatinha que era médium da Magia Negra, empregando-se em casa de gente opulenta, foi repreendida 
com severidade por ter reincidido na falta de abandonar o serviço para ir a esquina conversar com o namorado. 
Queixou-se ao dirigente do seu antro de magia, exagerando, sem dúvida, os agravos, ou supostos agravos 
recebidos, e arranjou, contra os seus patrões um “despacho” de efeitos sinistros. 
 
Em poucos meses, marido e mulher estavam desentendidos, um, com os negócios em descalabro, a outra, 
atacada de moléstia asquerosa da pele, que ninguém definia, nem curava. Vencidos pelo sofrimento e sem 
esperança, o casal, aconselhado pela experiência de um amigo, foi a um Centro da Linha Branca de Umbanda, 
onde, como sempre acontece, o Guia, em meia hora, esclareceu-o sobre a origem de seus males, dizendo 
quem e onde fez o “despacho”, o que e por que mandou fazê-lo. 
 
E, por causa desse rápido namoro de esquina, uma família gemeu na miséria, e a Linha Branca de Umbanda 
fez, no espaço, um de seus maiores esforços. 
 
Propiciou-se as entidades causadoras de tantos danos, com um ”despacho” igual ao que as lançou ao 
malefício, e, como o presente não surtisse resultado, por não ter sido aceito, os trabalhadores espirituais da 
Linha de Santo agiram, junto aos seus antigos companheiros de Encruzilhada, para alcançar o abandono 
pacífico dos perseguidos, mas foram informados que não se perdoava o agra a médiuns da Linha Negra. 
 
Elementos da Falange de Euxoce (Oxossi) teceram as redes de captura, e os secundou, com o ímpeto 
costumeiro, a Falange guerreira de Ogum, mas a resistência adversa, oposta por blocos fortíssimos, de 
Espíritos adestrados nas lutas fluídicas, obrigou a Linha Branca a recursos extremos, trabalhando fora da 
cidade à margem de um rio. Com a pólvora sacudiu-se o ar, produzindo-se formidáveis deslocamentos de 
fluidos; apelou-se, depois, para os meios magnéticos, e, por fim, as descargas elétricas fagulharam na limpidez 
puríssima da tarde. 
 
Os trabalhadores de Amanjar (Yemanjá), com a água volatizada do oceano, auxiliados pelos de Nha-San 
(Yansã), lavaram os resíduos dos maléficos desfeito e, enquanto os servos de Xangô encaminhavam os 
rebeldes submetidos, o casal se restaurava na saúde e na fortuna. 
 
A LINHA DE SANTO 
 
A missão da Linha de Santo, tão desprezada quanto ridicularizada até nos meios cultos do Espiritismo, é 
verdadeiramente apostolar. 
 
Os Espíritos que a constituem, mantendo-se em contato com a banda negra, de onde provieram não só 
resolvem pacificamente as demandas, como convertem, com hábil esforço, os trabalhadores trevosos. 
 
Esse esforço se desenvolve com tenacidade numa gradação ascendente. 
 
 206 



Primeiro, os conversores lisonjeiam os Espíritos adestrados nos maléficos, gabam-lhes as qualidades, exaltam-
lhe a potência fluídica, louvam a mestria de seus trabalhos contra o próximo, e assim lhes conquistam a 
confiança e a estima. 
 
Na segunda fase do apostolado, começam a mostrar aos malfeitores o êxito de alcançar a Linha Branca com a 
excelência de seus predicados. 
 
Aproveitando para o bem um atributo nocivo, como a vaidade, os obreiros da Linha de Santo passam a pedir 
aos acolhidos para a conversão, pequenos favores consistentes em atos de auxílio e benefício a esta ou 
àquela pessoa, e, realizado esse obsequio, levam-nos a gozar, como uma emoção nova, a alegria serena e 
agradecida do beneficiário. 
 
Convidam-nos, mais tarde, para assistir os trabalhos da Linha Branca, mostrando-lhes o prazer com que o 
efetuam em cordialidade harmoniosa, sem sobressaltos, os operários ou guerreiros do espaço, em comunhão 
com homens igualmente satisfeitos, laborando com a consciência e paz. 
 
Fazem-nos, depois, participar desse labor, dando-lhes, na obra comum, uma tarefa à altura de suas 
possibilidades, para que se estimulem e entusiasmem com o seu resultado. 
 
E quando mais o Espírito transviado intensifica o seu convívio com os da Linha de Santo, tanto mais se 
relaciona com os trabalhadores do amor e da paz, e, para não se colocar em esfera inferior àquela em que os 
vê, começa a imitar-lhes os exemplos, elevando-se até abandonar de todo a atividade maléfica. 
 
Depois que esse abandono se consumou, o converso não é incluído imediatamente na Linha, mas fica como 
seu auxiliar, uma espécie de adido, trabalhando sem classificação. Geralmente, nessa fase, exalta-o o desejo 
de se incorporar efetivamente às Falanges braças e a seu trabalho de fé se reveste daquele ardor com que se 
manifestam, pela ação ou pelo verbo, os crentes novos. 
 
Permitida, afinal, a sua inclusão na Linha de Santo, ou em alguma outra, o antigo serventuário do mal vai 
resgatar as suas faltas, corrigindo as alheias. 
 
OS PROTETORES DA LINHA BRANCA DE UMBANDA 
 
Os protetores da Linha Branca de Umbanda e Demanda, invariavelmente são, ou dizem que são, Caboclos ou 
Pretos. 
 
Entre os Caboclos, numerosos foram europeus em encarnações anteriores, e a sua reencarnação no seio dos 
silvícolas, não representa um retrocesso, mas o início, pela identificação com o ambiente, da missão que, como 
Espíritos, depois de aprendizado no espaço, teriam de desempenhar na Terra. Outros pertenceram, na última 
existência terrena, a povos brancos ou Ocidente, ou amarelos, da Ásia, e nunca passaram pelas nossas tribos.  
 
Os restantes, porém, com o círculo de sua evolução, reduzidos, até o presente, à zona psíquica do Brasil, têm 
encarnado e reencarnado, com alternativas, em nossas cidades ou matas, estando, quase todos, no espaço, 
há mais de meio século. O mesmo, quanto a Negros. 
 
Esses Protetores se graduam numa escala que ascende dos mais atrasados, porém cheios de bondade, aos 
radiantes Espíritos superiores. 
 
O Protetor, na Linha Branca é sempre humilde e, com a sua língua atravessada, ou incorreta, causa uma 
impressão penosa de ignorância, mas freqüentemente, pelos deveres de sua missão, surpreende os seus 
consulentes, revelando conhecimentos muito elevados. Exemplo: 
 
Uma ocasião, numa pequena reunião de cinco pessoas, um Protetor Caboclo descarregava os maus fluidos de 
uma senhora, enquanto também incorporado, um Preto-Velho, Pai Antônio, fumava um cachimbo, observando 
a descarga. 
 
- Cuidado, Caboclo avisou o Preto. O coração dessa filha não está batendo de acordo com o pulso. 
 
- Como é que Pai Antônio viu isso? Deixe verificar, pediu um médico presente à sessão. 
 
Depois da verificação, confirmou o aviso do Preto, que o surpreendeu de novo, emitindo um termo técnico da 
medicina, e explicando que o fenômeno não provinha, como acreditava o clínico, de suas causas fisiológicas, 
porém de ação fluídica, tanto que terminada a descarga, se restabelecia a circulação normal no organismo da 
dama. E assim aconteceu. 
 

 207 



O doutor, então, quis conversar sobre a sua ciência com o Espírito humilde do Preto, e, antes de meia hora, 
confessava, com um sorriso, e sem despeito, que o Negro abordara assuntos que ele ainda não tivera 
oportunidade de versar, e estranhava: 
 
- Pai Antônio não pode ser o Espírito de um preto da África e não se compreende que baixe para fumar 
cachimbo e falar língua inferior ao cassanje (dialeto crioulo do português falado nessa região; por ext. 
português mal falado e escrito.) 
 
- Eu sou preto, meu filho. 
 
- Não, Pai Antônio. O senhor sabe mais medicina do que eu. 
 
Por que fala desse modo? Há de ser por alguma razão. 
 
O Preto-Velho explicou: 
 
- Eu não baixo em roda de doutores. Doutor, aqui só há um, que és tu, e nem sempre vens cá. Depois, meu 
filho, se eu começo a falar língua de branco, posso ficar tão pretensioso como tu, que dizes saber menos 
medicina de que eu; disse, numa linguagem, arrevesada, que traduzimos.   
 
Os Protetores da Linha Branca em geral se especializam, no espaço, em estudos ou trabalhos de sua 
predileção na Terra e baixam aos Centros e incorporam para um objetivo definido. Acontece, porém, que 
muitas vezes são induzidos a erros pelos consulentes, com a cumplicidade dos presidentes de sessões. Uma 
pessoa os interroga sobre assunto de que não tem conhecimento pleno. 
 
- Não entendo disso, meu filho. Na Sessão imediata, e nas outras, o curioso ou necessitado, insiste no seu 
pedido interrogativo, até que o trabalhador do espaço, receoso de inspirar a desconfiança com a confissão de 
sua ignorância, embarafusta pela seara alheia, e comete erros, logo remediados pelo Chefe do Terreiro, que é 
um Espírito conhecedor de todos os trabalhos e recurso da Linha. 
 
Salvo em caso de necessidade absoluta, os Protetores da Linha Branca de Umbanda incorporam sempre nos 
mesmos médiuns.  
 
As razões são simples e transparentes: habituaram-se a mover aqueles corpos, conhecem todos os recursos 
daqueles cérebros, e, pela constância dos serviços, mantêm os seus fluidos harmonizados com os dos 
aparelhos, o que lhes facilita a incorporação, aliás, sempre complexa e, em geral, custosa: – quanto mais 
elevado é o Espírito tanto mais difícil a sua incorporação. 
 
OS ORIXÁS 
 
Cada uma das Sete Linhas que constituem a Linha Branca de Umbanda e Demanda tem vinte e um Orixás. 
 
O Orixá é uma entidade de hierarquia superior e representa, em missões especiais, de prazo variável, o alto 
Chefe de sua Linha. É pelos seus encargos comparável a um general, ora incumbido da inspeção das 
Falanges, ora encarregado de auxiliar a atividade de Centros necessitados de amparo, e, nesta hipótese fica 
subordinado ao Guia geral do agrupamento a que pertencem tais Centros. 
 
Os Orixás não baixam sempre, sendo poucos os núcleos espíritas que os conhecem. São Espíritos dotados de 
faculdades e poderes que seriam terríficos, se não fossem usados exclusivamente em beneficio do homem. 
Em oito anos de trabalhos e pesquisas, só tive ocasião de ver dois Orixás, um de Euxoce (Oxossi), o outro de 
Ogum, o Orixá Mallet. 
 
E o Orixá Mallet, de Ogum, baixou e permanece em nosso ambiente, em missão junto às Tendas criadas e 
dirigidas pelo Caboclo das Sete Encruzilhadas. Trouxe, do espaço, dois auxiliares, que haviam sido malaios na 
última encarnação, e dispõe, dentre os elementos do Caboclo das Sete Encruzilhadas, de todas as Falanges 
de Demanda, de cinco falanges selecionadas do Povo da Costa, semelhantes as tropas de choque dos 
exércitos de Terra, além de arqueiros de Euxoce (Oxossi), inclusive núcleos da Falange fulgurante de Ubirajara. 
 
Entende esse “Capitão de Demanda” que as pessoas de responsabilidade nos serviços da Linha, necessitam, 
a quando e quando, de provas singulares, que lhes revigore a fé, e reacenda a confiança nos Guias, e muitas 
vezes lhes dá, no decorrer dos trabalhos de sua direção. 
 
Na vez primeira em que o vi, a sua grande bondade, para estimular a minha humilde boa vontade, produziu 
uma daquelas esplendidas demonstrações. Estávamos cerca de 20 pessoas numa sala completamente 
fechada.  
 
 208 



Ele, sob a curiosidade fiscalizadora de nossos olhos, traçou alguns pontos no chão, passou em seguida a mão 
sobre eles, como se apanhasse alguma coisa; alçou a sinistra e, abrindo-a, largou no ar três lindas borboletas 
amarelas, e, espalmando a destra na minha, passou-me a terceira. 
 
- Hoje, quando, chegares a casa, e amanhã, no trabalho, serás recebido por uma dessas borboletas. 
 
E, realmente, tarde da noite, quando regressei ao lar e acendi a luz, uma borboleta amarela pousou no meu 
ombro, e na manhã seguinte, ao chegar ao trabalho, surpreenderam-se os meus companheiros vendo que 
outra borboleta, também amarela, como se descesse do teto, pousava-me na cabeça. 
 
Tive ocasião de assistir à outra de suas demonstrações, fora desta capital, a margem do Rio Macacú.  
 
Leváramos dois pombos brancos, que eu tinha a certeza de não serem amestrados, porque foram adquiridos 
por mim. Colocou-os o Orixá, como se os prendesse, sobre um ponto traçado na areia, onde eles quedaram 
quietos, e começou a operar com fluidos elétricos, para fazer chover. Em meio à tarefa disse: 
 
- Os pombos não resistem a este trabalho. Vamos passá-los para a outra margem do rio. 
 
Pegou-os, encostou-os as fontes do médium, e alçando-os depois, soltou-os. Os dois pássaros, num vôo 
alvacento, transpuseram a caudal, e fecharam as asas na mesma árvore, ficando lado a lado, no mesmo galho.  
 
Passada a chuva que provocara, disse:  
 
- Vamos buscar os pombos. 
 
Chegamos à orla do rio. O Orixá, com as mãos levantadas, bateu palmas, e os dois pombos recruzando as 
águas, voltaram ao ponto traçado na areia. 
 
Príncipe reinante, na ultima encarnação, numa ilha formosa do Oriente, o delegado de Ogum é magnânimo, 
porém, rigoroso, e não diverte curiosos: – ensina e defende. 
 
Exigem os seus trabalhos, tantas vezes, revestidos de transcendente beleza, a quietude plana dos campos, a 
oxigenada altura das montanhas, o retiro exalante das flores ou a largueza ondulosa do mar. 
 
OS GUIAS SUPERIORES DA LINHA BRANCA 
 
Os Centros Espíritas são instituições da Terra com reflexo no espaço, ou criação do espaço com reflexo na 
Terra. 
 
Um grupo de pessoas resolve fundar um Centro Espírita, localiza-o e começa a reunir-se em Sessões. Os 
Guias do espaço mandam-lhes, para auxiliá-las e dirigi-las, Entidades Espirituais de inteligência e saber 
superiores ao agrupamento, porém, afins com os seus componentes. 
 
Esses enviados dominam em geral o novo Centro, mas não o desviam dos objetivos humanos determinantes 
de sua fundação. 
 
Os Guias do espaço resolvem instituir na Terra, para a realização de seus desígnios, Tendas que sejam 
correspondentes a núcleos do outro plano, e incumbem de sua fundação os Espíritos que reúnem e 
selecionam os seus auxiliares humanos e os dirigem de conformidade com as finalidades espirituais. 
 
Tanto os grupos de origem terrena, como os originários do espaço, ficam, em linhas paralelas, submetidos à 
direção de Guias superiores, que se encarregam de ordená-los em quadros divididos entre eles. 
 
Esses Guias são chamados Espíritos de luz, que já não se incluem, pela sua condição, na atmosfera de nosso 
Planeta, porém, deslocados para a Terra em missão tanto mais penosa, quanto mais elevada é a natureza 
espiritual do missionário. 
 
Desses missionários, alguns jamais têm a necessidade de recorrer a um médium e exercem a sua autoridade 
através de Espíritos que também muitas vezes não incorporam e transmitem ordens e instruções às entidades 
em contato direto com os Centros e grupos humanos. 
 
Há, porém, Espíritos de luz, que pelas exigências de sua missão, baixam aos recintos de nossas reuniões, 
incorporam-se nos médiuns e dirigem efetiva, e até materialmente, os nossos trabalhos. 
 

 209 



Frequentemente, no primeiro caso, há Centros que não sabem que estão sob a jurisdição de determinado Guia 
e que chegam a ignorar a sua permanência em nosso ambiente, sem que se lhes possa fazer, por isso, 
qualquer censura, pois os seus Guias imediatos não julgaram necessário ou conveniente fazer essa revelação. 
 
As criações originárias do espaço se caracterizam pela sistematizada solidez de sua organização, pelos 
métodos e concatenações de seus trabalhos, e pelo inflexível rigor de sua disciplina. 
 
Dessas criações a que melhor conheço é a fundada pelo Caboclo das Sete Encruzilhadas. 
 
A CURA DA OBSESSÃO 
 
Cura-se a obsessão, nos centros kardecistas, branda e lentamente, mediante a doutrinação do obsessor, e, 
como este freqüentemente tem numerosos companheiros, o doutrinador tem de multiplicar os seus esforços. 
 
O obsessor, quando se atirou a pratica do mal, usou do livre arbítrio concedido por Deus a todas as criaturas, e 
o kardecista, no seu rigorismo doutrinário, procura demonstrar-lhe o erro, encaminhando-o para a felicidade. E, 
nesse elevado empenho, discute, ensina, pede, até convencê-lo. 
 
O obsessor sempre resiste e cede demoradamente. Por isso e para restaurar as forças físicas do obsedado, o 
kardecista, paralelamente à doutrinação, faz um tratamento de passes. Assim, cura o paciente e ao mesmo 
tempo regenera o agente do malefício. 
 
Na Linha Branca de Umbanda, o processo é mais rápido. O kardecista é um mestre; o filho de Umbanda é um 
delegado judiciário. Entende que pode usar do seu livre arbítrio para impedir a prática do mal. 
 
O Espírito, o protetor, é, na Linha Branca de Umbanda, quem se incumbe da cura. Inicialmente, verifica o 
estado fisiológico do enfermo, para regular o tratamento, dando-lhe maior ou menor intensidade. Em seguida, 
aconselha os banhos de descarga, para limpeza dos fluidos mais pesados, e o defumador para afastar 
elementos de atividade menos apreciável. Investiga, depois, a causa da obsessão e se a encontra na magia, 
realiza imediatamente o trabalho propiciatório de anulação, e igual ao que determinou a moléstia.  
 
Freqüentemente, basta esse trabalho para libertar o obsedado, que fica, por alguns dias, em estado de 
prostração. 
 
Se a causa da doença (permitam-me o vocábulo) era antiga e o doente não se refez logo, e nos casos que não 
são ligados a magia, o protetor afasta o obsessor, manda doutriná-lo, e se o rebelde não se submete é levado 
para regiões, ou estações do espaço, de onde não pode continuar a sua atuação maléfica. 
 
Não raro, quando o obsedado não assiste à sessão em seu benefício, o protetor, atraindo-o durante o sono, 
por um processo magnético, traz o seu Espírito à reunião, e incita-o a reagir contra os estranhos que desejam 
dominá-lo, mostra-lhe que não está louco e que deve provar, com a sua conduta, a sua integridade mental. 
 
À medida que os obsessores são afastados, para que o organismo do paciente não se ressinta da falta dos 
fluidos que lhe são retirados, fazem-se lhe passes, e, finda a sua incumbência, com a restituição daquele a si 
mesmo, pede-lhe o protetor que procure qualquer médico da Terra ou do espaço, para seguir um tratamento 
reconstituinte, se a obsessão o depauperou. 
 
AS FESTAS DA LINHA BRANCA 
 
Para mostrar, na esfera da realidade terrena, uma organização da Linha Branca de Umbanda e Demanda, citei 
a que melhor conheço, porém essa citação de modo algum representa a primazia, quer sob o aspecto de 
prioridade, quer sob o de superioridade. 
 
Outras, sem dúvida, existem em nosso meio, fundadas e dirigidas pelos grandes missionários do espaço, e 
entre os numerosos Centros que funcionam isoladamente, muitos são ótimos, preenchendo, de modo 
completo, as finalidades da Linha. 
 
O próprio Caboclo das Sete Encruzilhadas, assiste, fora de sua organização, outras Tendas, e costuma auxiliar 
com suas Falanges os trabalhadores de boa vontade que o invocam e chamam em suas reuniões, e creio que 
os demais Protetores não deixam de atender aos apelos de corações honestamente devotados ao serviço do 
próximo, em nome de Deus. 
 
Numa instituição da disciplina peculiar à Linha Branca de Umbanda e Demanda, é natural que a transgressão 
consciente as suas leis não fique impune. Em geral, os culposos são abandonados pelos Guias, e sem esse 
amparo a que estavam habituados, tropeçam, a cada passo, em dificuldades e caem sob o domínio de 
entidades que os infelicitam. 
 
 210 



Para os casos especiais, em que os erros, pela função de quem os comete, causam danos a outros e 
prejudicam o conceito da Tenda e da Linha, há penalidades ásperas, de efeitos imediatos. 
 
Na Linha Branca de Umbanda e Demanda, também há alegrias, que se expressam em festividades. Seis 
dessas festas têm o caráter de obrigação ritualística, – são as dos padroeiros e Chefes das Linhas, variando, 
porém, o modo de realizá-las. 
 
Algumas vezes, são simples sessões comemorativas, com alocuções e preces; outras, comportam a 
participação de Espíritos que incorporam para produzir orações referentes ao dia, ou para transmitir 
mensagens de estímulo, de Entidades Superiores. 
 
Frequentemente, a festa é realizada pelos Espíritos incorporados, e, neste caso, assume características 
especiais, segundo a Linha que se festeja. 
 
A essas festas, comparecem, além dos médiuns, convidados, e outras pessoas, e esse agrupamento de gente 
que nem sempre passou pela Sessão de Caridade, ou pela de descarga, obriga às medidas extraordinárias, 
para conservar um ambiente harmônico. 
 
Assim, sem que o percebam os assistente, enquanto a alegria religiosa os empolga, os seus Guias e mais 
Protetores, estão efetuando trabalhos que revestem, não raro, de intensidade excepcional. 
 
No dia de Cosme e Damião, baixam festivamente às Tendas Espíritos infantis e com os quais é necessário, 
além de carinho fraternal, certa vigilância, porque eles, apossando-se dos médiuns, procedem como crianças 
e, como estas, são indiscretos, comentando sem respeito às conveniências sociais, qualquer pensamento 
menos nobre ou mais atrevido, que surpreendam em algum cérebro. 
 
No fim das grandes demandas, isto é, quando se remata vitoriosamente um esforço maior em beneficio do 
próximo, também se realiza, sem caráter obrigatório, uma festa em que se confundem na mesma satisfação, 
aos Espíritos e os homens. No encerramento do retiro anual, a sua última cerimônia é festiva, mas é íntima, 
abrangendo apenas os que, pelos seus encargos, são seus participantes forçados. É rigorosamente ritualística, 
e de uma grande beleza. 
 
O KARDECISMO E A LINHA BRANCA DE UMBANDA 
 
A Linha Branca de Umbanda e Demanda está perfeitamente enquadrada na doutrina de Allan Kardec e nos 
livros do grande codificador, nada se encontra susceptível de condená-la. 
 
Cotejemos com os seus escritos os princípios da Linha Branca de Umbanda, por nós expostos no “Diário de 
Notícias”, edição de 27 de novembro de 1932. 
 
A organização da Linha no espaço corresponde à determinada zona da Terra, atendendo-se, ao constituí-la, as 
variações de cultura e moral intelectual, com aproveitamento das Entidades Espirituais mais afins com as 
populações dessas paragens. 
 
Allan Kardec, a página 219 do “Livro dos Espíritos” escreve: 
 
“519. As aglomerações de indivíduos, como as sociedades, as cidades, as nações, tem Espíritos protetores 
especiais”. “Tem, pela razão de que esses agregados são individualmente coletivas que, caminhando para um 
objetivo comum, precisam de uma direção superior.” 
 
“520. Os Espíritos protetores das coletividades são de natureza mais elevada do que os que se ligam aos 
indivíduos?” “Tudo é relativo ao grau de adiantamento, que se trate de coletividades, que de indivíduos. 
 
E quanto às afinidades na mesma página: 
 
“Os Espíritos preferem estar no meio dos que se lhes assemelham, acham-se aí mais à vontade e mais certos 
de serem ouvidos. Por virtude de suas tendências, é que o homem atrai os Espíritos, e isso quer esteja só, 
quer faça parte da sociedade, uma cidade, ou um povo. Portanto, as sociedades, as cidades e os povos são, 
de acordo com as paixões e o caráter neles predominantes, assistidos por Espíritos mais ou menos elevados”. 
 
Os protetores da Linha Branca de Umbanda se apresentam com o nome de Caboclos e Pretos, porém, 
frequentemente, não foram nem Caboclos nem Pretos. Allan Kardec, a página 215 do “Livro dos Espíritos”, 
ensina: “Fazei questão de nomes: eles (os protetores) tomam um, que vos inspire confiança”. 
 
Mas como poderemos, sem o perigo de sermos mistificadores, confiar em Entidades que se apresentam com 
os nomes supostos? Allan Kardec, a página 449 do “Livro dos Espíritos”, esclarece: 
 211 



 “Julgai, pois, dos Espíritos, pela natureza de seus ensinos. Não olvideis que entre eles há os que ainda não se 
despojaram das idéias que levaram da vida terrena. Sabei distingui-los pela linguagem de que usam. Julgai-os 
pelo conjunto do que vos dizem; vede se há encadeamento lógico em suas idéias; se nestas nada revela 
ignorância, orgulho ou malevolência; em suma, se suas palavras trazem todo o cunho de sabedoria que a 
verdadeira superioridade manifesta. Se o vosso mundo fosse inacessível ao erro, seria perfeito, e longe disso 
se acha ele”. 
 
Ora, esses Espíritos de Caboclos ou Pretos, e os que como tais se apresentam, pela tradição de nossa raça, e 
pelas afinidades de nosso povo, são humildes e bons, e pregam, invariavelmente, sem solução de 
continuidade, a doutrina resumida nos dez mandamentos e ampliada por Jesus. 
 
Entre os Protetores da Linha Branca, alguns não são Espíritos superiores, e os há também atrasados, porém, 
bons, quando o grau de cultura dos protegidos não exige a assistência de entidades de grande elevação, 
conforme o conceito de Allan Kardec, a página 216 do “Livro dos Espíritos”: 
 
“Todo homem tem um Espírito que por ele vela, mas as missões são relativas ao fim que visam, não dais a 
uma criança, que está aprendendo a ler, um professor de filosofia”, e em trecho já transcrito explica: “que tudo 
é relativo ao grau de adiantamento, quer se trate de coletividades, quer de indivíduos”. 
 
Esses trabalhadores, porém, na Linha Branca, estão sob a direção de Guias de maior elevação, de acordo com 
o dizer de Allan Kardec a pagina 318 do “Livro dos Espíritos”, sobre os Espíritos familiares, que “são bons, 
porém, muitas vezes pouco adiantados e até levianos. Ocupam-se de boa mente com as particularidades da 
vida íntima e só atuam com ordem ou permissão dos Espíritos protetores”. 
 
O objetivo da Linha Branca é a prática da caridade e Allan Kardec, no “Evangelho Segundo o Espiritismo”, 
proclama repetidamente que “fora da caridade não há salvação”. 
 
A Linha Branca, pela ação dos Espíritos que a constituem, prepara um ambiente favorável a operosidade de 
seus adeptos. Será isso contrário aos preceitos de Allan Kardec? Não, pois vemos, nos períodos acima 
transcritos que os Espíritos familiares, com ordem ou permissão dos Espíritos protetores, tratam até de 
particularidades da vida íntima. No mesmo livro, a página 221-22, lê-se: 
 
“525. Exercem os Espíritos alguma influencia nos acontecimentos da vida? - Certamente, pois que te 
aconselham.” 
 
“- Exercem essa influência, por outra forma que não apenas pelos pensamentos que sugerem, isto é, tem ação 
direta sobre o cumprimento da coisa? - Sim, mas nunca atuam fora das leis da Natureza”. 
 
Na página 214 do “Livro dos Espíritos” consta:  
 
“A ação dos Espíritos que vos querem bem é sempre regulada de maneira que não vos tolha o livre arbítrio” e a 
página 222 o mestre elucida: 
 
Imaginamos erradamente que aos Espíritos só caiba manifestar sua ação por fenômenos extraordinários. 
Quiséramos que nos viessem auxiliar por meio de milagres e os figuramos sempre armados de uma varinha 
mágica. Por não ser assim, é que oculta nos parece a intervenção que tem nas coisas deste mundo, e muito 
natural o que se executa com o concurso deles. 
 
Assim é que, provocando, por exemplo, o encontro de duas pessoas que suporão encontrar-se por acaso; 
inspirando a alguém a idéia de passar por determinado lugar; chamando-lhe a atenção para certo ponto, se 
disso resultar o que tenham em vista, eles obram de tal maneira que o homem, crente de que obedece a um 
impulso próprio, conserva sempre o seu livre arbítrio”. 
 
Assim, os Caboclos e Pretos da Linha Branca de Umbanda, quando intervém nos atos da vida material, em 
beneficio desta ou daquela pessoa, agem conforme os princípios de Allan Kardec.  
 
Na Linha Branca, o castigo dos médiuns e adeptos que erram conscientemente, é o abandono em que os 
deixam os Protetores, expondo-os ao domínio de Espíritos maus. 
 
A página 213 do “Livro dos Espíritos” Allan Kardec leciona:  
 
“496. O Espírito, que abandona o seu protegido, que deixa de lhe fazer bem, pode fazer-lhe mal? - Os bons 
Espíritos nunca fazem mal. Deixam que o façam aqueles que lhe tomam o lugar. Costumais então lançar a 
contar da sorte as desgraças que vos acabrunham, quando só as sofreis por culpa vossa”. 
E adiante, na mesma página: 
 

 212 



“498. Será por não poder lutar contra Espíritos malévolos que um Espírito protetor deixa que seu protegido se 
transvie na vida? - Não é porque não possa, mas porque não quer”. 
 
 A divergência única entre Allan Kardec e a Linha Branca de Umbanda é mais aparente do que real. Allan 
Kardec não acreditava na magia, e a Linha Branca acredita que a desfaz.  
 
Mas a magia tem dois processos: o que se baseia na ação fluídica dos Espíritos, e esta não é contestada, mas 
até demonstrada por Allan Kardec. O outro se fundamenta na volatilização da propriedade de certos corpos, e 
o glorioso mestre, ao que parece, não teve oportunidade, ou tempo, de estudar esse assunto. 
 
Nas últimas páginas 356-357 de suas “Obras Póstumas”, os que as coligiram observam, sob a assinatura de P. 
G. Laymarie: 
 
“No congresso espírita e espiritualista de 1890, declararam os delegados que, de 1869 para cá, estudos 
seguidos tinham revelado coisas novas e que, segundo o ensino tração por Allan Kardec, alguns dos princípios 
do Espiritismo, sobre os quais o mestre tinha baseado o seu ensino, deviam ser postos em relação com o 
progresso da ciência em geral realizados nos 20 anos”. 
 
Depois dessa observação transcorreram 42 anos e muitas das conclusões do mestre tem de ser retificadas, 
mas a sua insignificante discordância com a Linha Branca de Umbanda desaparece, apagada por estas 
palavras transcritas do “Livro dos Espíritos”, páginas 449-450: 
 
“Que importam algumas dissidências, divergências mais de forma do que de fundo? Notai que os princípios 
fundamentais são os mesmos por toda a parte e vos hão de unir num pensamento comum: o amor de Deus e a 
prática do bem”. 
 
E o amor de Deus e a prática do bem são a divisa da Linha Branca de Umbanda. 
 
A FEDERAÇÃO ESPÍRITA BRASILEIRA E A LINHA BRANCA DE UMBANDA 
 
A Federação Espírita Brasileira é a instituição mais importante, e sem dúvida, a de mais autoridade, do 
Espiritismo no Brasil. Acusam-na, às vezes, de retardatária e intransigente, porém, a lentidão de seu passo 
garante a segurança de sua marcha, e nunca a sua intransigência desceu da esfera ideal dos princípios para 
as diatribes contra os indivíduos ou os ataques às associações. 
 
As atitudes da Federação onde fulguram e ainda brilham tantas poderosas inteligências, são sempre 
discretamente ponderadas, ornando-se, não raro, de sedutora elegância moral, manifesta em atos de gentileza 
social. 
 
Tive ocasião de apreciá-las, conhecendo-lhes os fundamentos, em circunstâncias diversas, de grande 
delicadeza, quando o médium Mozart, depois de uma excursão miraculosa pelo Estado do Rio e Minas Gerais, 
começou a perder a simpatia das massas, veio para esta capital e anunciou que receberia e trataria enfermos 
na sede da Federação. Esqueceu-se, porém, de consultar previamente os diretores dela, e a velha instituição, 
na consciência de sua responsabilidade, não correu a imprensa, com escândalo, a desmentir o médium 
esquecediço.  
 
Ao contrário, ouvidos os seus Guias, entrou em preparativos para receber o famoso intermediário e seus 
consulentes. Em meio a esse labor preparatório, aliás, sem espalhafato, e apenas visível. Conversando com 
um de seus dirigentes, o ilustre Manuel Quintão, perguntei-lhe quando se iniciariam as consultas de Mozart. 
 
- Ele não virá a Federação, disse-me, mostrando-me, em reserva, a comunicação dos Guias da Casa. 
 
O nosso irmão afamado por tantos fulgentes benefícios mediúnicos ao próximo, segundo o comunicado, não 
estava, no momento, em condições favoráveis à ação de seus protetores, e não deveria, portanto, correr os 
riscos de um fracasso, na mais importante Casa Espírita do país. Mas não seria  necessário molestá-lo com um 
recusa hostil, pois os Guias, sem escandalizar a cidade, evitariam, de modo normal, a sua anunciada 
passagem pela Federação. 
 
- E para que esses preparativos? Perguntei. 
 
- O comunicado dos Guias é secreto, e os preparativos são indispensáveis, porque, se não os fizéssemos, 
pareceria que abandonávamos um médium que se aproxima da Federação na hora em que está sendo 
atacado. 
 
E assim foi. Mozart não compareceu à Federação, nem ela o atirou as feras.  
 
 213 



Outra ocasião, a polícia pediu o parecer da Federação sobre alguns Centros ditos Espíritas, porém, menos 
apreciáveis. A Federação, longe de fulminá-los com uma bordoada, recusou o cetro papalino que a autoridade 
lhe oferecia, e respondeu que não os conhecia, e, portanto, não podia julgá-los, nem se atribuía esta função. 
 
Conversando sobre esse caso, com o mesmo Sr. Manuel Quintão, diante do eminente Sr. Guilhon Ribeiro, que 
o aplaudia, ouvi dele esta explicação: 
 
- Esse julgamento é da alçada de Deus. A Federação julga, não denuncia, nem acusa. 
 
Perguntei-lhes qual era o papel da Federação: 
 
- Evangelizar, doutrinar impessoalmente. 
 
E acrescentou: 
 
- Evitamos, porém, que as nossas palavras possam atingir alguém, ferindo-o em nome da Federação, porque a 
Federação não persegue nem derruba ninguém, e quando pode, estende a mão para que se levantem os que 
caíram. 
 
Esse é, parece-me, o critério da Federação, adversa ao escândalo que Jesus condenou. Tanto quanto posso 
julgar através de relações com as altas personalidades que têm orientado as diversas fases de sua 
administração, o venerável instituto observa com benevolência todos os Centros em Caridade, e não contrapõe 
palavras e obras.  
 
Em face da Linha Branca de Umbanda, com esse ponto de vista, a sua atitude de neutralidade simpática não a 
incluindo em seus quadros federativos pelo receio de que os seus processos possam gerar confusões difíceis 
de desfazer. 
 
Ao invés de anatematizar os Caboclos com os exorcismos de fúrias escandalosas, os homens da Federação 
preferiram estudar, a sério, essas manifestações, e segundo admirável estudo publicado no “Reformador”, 
concluíram que esses Caboclos que baixam em nossas Tendas, são Espíritos de europeus, alguns antigos 
conquistadores de nossas terras, outros seduzidos pela fama dela, que atraídos, para o nosso ciclo psíquico, 
reencarnaram nas nossas selvas. 
 

 
Nota do autor: 
 

 
Manuel Justiniano de Freitas Quintão, melhor conhecido apenas como Manuel Quintão (Valença, 28 de maio de 

1874 — Rio de Janeiro, 16 de dezembro de 1955), foi um jornalista, escritor e médium espírita brasileiro. Foi 
presidente da Federação Espírita Brasileira em 1915, 1918, 1919 e 1929. 

 
“... Em relação aos termos cuja genealogia estamos acompanhando, pode-se notar que, nas décadas de 20 e 30, os 
espíritas da FEB cultivavam opiniões bem particulares, pois preservaram em termos mais formais do que substantivos a 
oposição entre “falso” e “verdadeiro” espiritismo. Ou seja, ao contrário de jornalistas e policiais, não associavam o “falso” 
ou “baixo” espiritismo a um conjunto necessariamente articulado de rituais, crenças, personagens. Isso possibilitava, por 
exemplo, posições ambíguas e flexíveis quanto à manifestação de Espíritos de “Negros” e “Caboclos”, não diretamente 
condenadas.  
 

 214 

http://pt.wikipedia.org/wiki/Valen%C3%A7a_(Rio_de_Janeiro)
http://pt.wikipedia.org/wiki/28_de_maio
http://pt.wikipedia.org/wiki/1874
http://pt.wikipedia.org/wiki/Rio_de_Janeiro_(cidade)
http://pt.wikipedia.org/wiki/16_de_dezembro
http://pt.wikipedia.org/wiki/1955
http://pt.wikipedia.org/wiki/Jornalismo
http://pt.wikipedia.org/wiki/Mediunidade
http://pt.wikipedia.org/wiki/Doutrina_Esp%C3%ADrita
http://pt.wikipedia.org/wiki/Brasil
http://pt.wikipedia.org/wiki/Federa%C3%A7%C3%A3o_Esp%C3%ADrita_Brasileira
http://pt.wikipedia.org/wiki/1915
http://pt.wikipedia.org/wiki/1918
http://pt.wikipedia.org/wiki/1919
http://pt.wikipedia.org/wiki/1929


 
Já a propósito daqueles que tinham suas práticas reprovadas, havia uma permanente disposição para acolher quaisquer 
“ovelhas desgarradas”, submetendo-as aos influxos de uma saudável e corretiva propaganda: “Doutrinar em larga escala, 
vulgarizar, exemplificar sobretudo, individual e coletivamente, é o que nos cabe fazer” (Reformador, 1 nov. 1919). Os 
diretores e porta-vozes da FEB, pela imprensa e pelo Reformador, insistiriam, portanto, na ilegitimidade ou na 
inconveniência da repressão ao “baixo espiritismo”. Diante disso, fica ainda mais interessante perceber como a instituição 
terá um papel significativo na dinâmica de combate oficial às práticas do “baixo espiritismo”. (O “baixo espiritismo” e a 
história dos cultos mediúnicos - Emerson Giumbelli) 
 
Para entendermos um pouco melhor, a direção da Federação Espírita Brasileira, devido às perseguições sofridas por parte 
do governo, procurou expor os cultos que estavam incursos da lei vigente. Daí, formulou um texto oficial, dirimindo a Linha 
Branca de Umbanda de ser baixo ou falso espiritismo. Temos que dar valor à luta que os espíritas em época travaram, 
para demonstrar uma doutrina coesa e legalizar as práticas espíritas. Cremos que dá para imaginar a recém Umbanda em 
tudo isso. Portanto, não é o Espiritismo que é contra a Umbanda, mas somente a ignorância de alguns prosélitos 
kardecistas. Vamos a um texto elucidativo: 
 
O PERÍODO REPUBLICANO 
 
Com a Proclamação da República do Brasil (15 de novembro de 1889), a 22 de dezembro a FEB congratula-se com o 
Governo Provisório pelo advento do novo regime. Entretanto, estando o país ainda sem uma Constituição, o Decreto nº 
847, de 11 de outubro de 1890, promulgou o Código Penal da República. Este diploma, de inspiração positivista, 
associava a prática do Espiritismo a rituais de magia e curandeirismo, conforme expresso em seu Artigo 157, que rezava: 
 
"É crime praticar o Espiritismo, a magia e seus sortilégios, usar de talismãs e cartomancias, para despertar sentimentos de 
ódio ou amor, inculcar cura de moléstias curáveis ou incuráveis, enfim, para fascinar e subjugar a credulidade pública. 
Pena: prisão celular de 1 a 6 meses e multa de 100$000 a 500$000." 
 
Os espíritas protestaram junto a Campos Sales, então Ministro da Justiça, sem sucesso. O relator do Código, João Batista 
Pinheiro, limitou-se a afirmar que o texto referia-se à prática do chamado "baixo Espiritismo". Em 22 de dezembro de 1890, 
Bezerra de Menezes, enquanto presidente do “Centro da União Espírita do Brasil”, oficiou ao Presidente da República, 
Marechal Deodoro da Fonseca, acerca do novo Código Penal. 
 
Preocupado com possíveis focos de resistência ao regime, o Governo autorizou a polícia a invadir reuniões e residências à 
procura de opositores. Como consequência, em 1891, na cidade do Rio de Janeiro, vários espíritas chegaram a ser 
detidos. Perseguidos e proibidos de se reunirem, os poucos Centros Espíritas então existentes viram-se na contingência 
de fecharem as suas portas, a fim de que não incorressem nas penas da Lei. A própria FEB foi obrigada a suspender a 
publicação de sua revista, o “Reformador” neste momento. Será nesse contexto, entretanto, que Bezerra de Menezes 
funda o Grupo Espírita Regeneração (18 de fevereiro de 1891), a “Casa dos Benefícios”. 
 
Em 1893, no auge da segunda Revolta da Armada, o Governo endureceu ainda mais o regime. Os espíritas apresentaram 
um novo protesto ao Congresso Nacional contra o Código Penal, uma vez mais em vão, de vez que a comissão revisora 
do Código não atendeu às reivindicações formuladas por aqueles. Vitimado por dificuldades externas e internas, o 
Reformador deixou de circular no último trimestre daquele ano. O “Grupo Espírita Fraternidade”, após ter alterado os seus 
estatutos passando a denominar-se “Sociedade Psicológica Fraternidade”, Revolta da Armada, extinguiu-se, e, no Natal 
desse mesmo ano, Bezerra de Menezes encerrou a série “Estudos Filosóficos” que vinha publicando no O Paiz. 
 
No ano seguinte (1894), com o abrandamento da situação política, Augusto Elias, em conjunto com Fernandes Figueira e 
Alfredo Pereira, inicia uma campanha financeira para subsidiar os projetos da FEB. O Reformador voltou a circular... 
 
... Remontam ainda à primeira década do século XX as primeiras grandes dissidências no movimento espírita, a primeira 
em Niterói, com o estabelecimento da Umbanda, segundo a tradição por iniciativa do Caboclo das Sete Encruzilhadas 
(1908), e a segunda, em Santos (1910), que se intitulou "Espiritismo Racional e Científico Cristão", sistematizada por Luís 
de Matos e Luís Alves Tomás. 
 
DO ESTADO NOVO AO PACTO ÁUREO 
 
Desde a década de 1920 registravam-se choques entre o espiritismo e a psiquiatria. Henrique Roxo (1877-1969), em seu 
“Manual de Psiquiatria” (1921) dedica um capítulo inteiro ao espiritismo, reproduzindo o discurso médico e católico da 
época, ainda marcado pelo escravismo, que remetia a crença, no país, a resquícios do fetichismo africano, observando:  
"Vê-se muito frequentemente o que se observa no cinema, nessas danças de negros, com seus movimentos 
extravagantes, suas contorções e seus gestos."  
 
Os profissionais formados na Faculdade de Medicina do Rio de Janeiro consideravam o espiritismo como uma patologia 
contagiosa, capaz de incapacitar grandes contingentes humanos para o trabalho. Devia, por essa razão ser reprimida 
pelas autoridades e erradicada por meio de campanhas de saúde pública: O combate ao espiritismo deve ser igualado ao 
que se faz à sífilis, ao alcoolismo, aos entorpecentes (ópio, cocaína, etc.), à tuberculose, à lepra, às verminoses, enfim a 
todos os males que contribuem para o aniquilamento das energias vitais, físicas e psíquicas do nosso povo, da nossa raça 
em formação. 
 
O doutorando, apelava à Liga Brasileira de Higiene Mental e à Igreja Católica para sensibilizarem a opinião pública e os 
poderes constituídos, propondo mesmo uma “Semana Antiespirita” à semelhança da então existente “Semana 
Antialcoólica”, para mobilizar a sociedade contra esse mal. 
  

 215 

http://pt.wikipedia.org/wiki/Proclama%C3%A7%C3%A3o_da_Rep%C3%BAblica_do_Brasil
http://pt.wikipedia.org/wiki/15_de_novembro
http://pt.wikipedia.org/wiki/1889
http://pt.wikipedia.org/wiki/22_de_dezembro
http://pt.wikipedia.org/wiki/11_de_outubro
http://pt.wikipedia.org/wiki/1890
http://pt.wikipedia.org/wiki/C%C3%B3digo_Penal_Brasileiro
http://pt.wikipedia.org/wiki/Positivismo
http://pt.wikipedia.org/wiki/Magia
http://pt.wikipedia.org/wiki/Curandeirismo
http://pt.wikipedia.org/wiki/Talism%C3%A3
http://pt.wikipedia.org/wiki/Cartomancia
http://pt.wikipedia.org/wiki/Campos_Sales
http://pt.wikipedia.org/w/index.php?title=Jo%C3%A3o_Batista_Pinheiro&action=edit&redlink=1
http://pt.wikipedia.org/w/index.php?title=Jo%C3%A3o_Batista_Pinheiro&action=edit&redlink=1
http://pt.wikipedia.org/wiki/22_de_dezembro
http://pt.wikipedia.org/wiki/1890
http://pt.wikipedia.org/wiki/Deodoro_da_Fonseca
http://pt.wikipedia.org/wiki/1891
http://pt.wikipedia.org/w/index.php?title=Grupo_Esp%C3%ADrita_Regenera%C3%A7%C3%A3o&action=edit&redlink=1
http://pt.wikipedia.org/wiki/18_de_fevereiro
http://pt.wikipedia.org/wiki/1891
http://pt.wikipedia.org/wiki/1893
http://pt.wikipedia.org/wiki/Revolta_da_Armada
http://pt.wikipedia.org/wiki/Congresso_Nacional_do_Brasil
http://pt.wikipedia.org/wiki/Reformador
http://pt.wikipedia.org/wiki/Revolta_da_Armada
http://pt.wikipedia.org/wiki/Natal
http://pt.wikipedia.org/wiki/O_Paiz
http://pt.wikipedia.org/wiki/1894
http://pt.wikipedia.org/wiki/S%C3%A9culo_XX
http://pt.wikipedia.org/wiki/Movimento_esp%C3%ADrita
http://pt.wikipedia.org/wiki/Niter%C3%B3i
http://pt.wikipedia.org/wiki/Umbanda
http://pt.wikipedia.org/wiki/Caboclo_das_Sete_Encruzilhadas
http://pt.wikipedia.org/wiki/1908
http://pt.wikipedia.org/wiki/Santos
http://pt.wikipedia.org/wiki/1910
http://pt.wikipedia.org/wiki/Racionalismo_crist%C3%A3o
http://pt.wikipedia.org/wiki/Lu%C3%ADs_Jos%C3%A9_de_Mattos_Chaves_Lavrador
http://pt.wikipedia.org/wiki/Lu%C3%ADs_Jos%C3%A9_de_Mattos_Chaves_Lavrador
http://pt.wikipedia.org/wiki/Lu%C3%ADs_Alves_Tom%C3%A1s
http://pt.wikipedia.org/wiki/D%C3%A9cada_de_1920
http://pt.wikipedia.org/wiki/Psiquiatria
http://pt.wikipedia.org/wiki/Henrique_Roxo
http://pt.wikipedia.org/wiki/1921
http://pt.wikipedia.org/wiki/Escravid%C3%A3o
http://pt.wikipedia.org/wiki/Fetichismo
http://pt.wikipedia.org/wiki/Cinema
http://pt.wikipedia.org/wiki/Negros
http://pt.wikipedia.org/wiki/Faculdade_de_Medicina_da_Universidade_Federal_do_Rio_de_Janeiro
http://pt.wikipedia.org/wiki/Patologia
http://pt.wikipedia.org/wiki/S%C3%ADfilis
http://pt.wikipedia.org/wiki/Alcoolismo
http://pt.wikipedia.org/wiki/Droga_psicoativa
http://pt.wikipedia.org/wiki/%C3%93pio
http://pt.wikipedia.org/wiki/Coca%C3%ADna
http://pt.wikipedia.org/wiki/Tuberculose
http://pt.wikipedia.org/wiki/Lepra
http://pt.wikipedia.org/wiki/Verminose
http://pt.wikipedia.org/w/index.php?title=Liga_Brasileira_de_Higiene_Mental&action=edit&redlink=1
http://pt.wikipedia.org/wiki/Igreja_Cat%C3%B3lica


 
Antônio Xavier de Oliveira, na obra “Espiritismo e Loucura” (1931), afirmou que dos casos por ele estudados no “Pavilhão 
de Assistência a Psicopatas”, 1.723 pessoas enlouqueceram “só exclusivamente pelo espiritismo”. E acerca de “O Livro 
dos Médiuns”: 
 
É a cocaína dos debilitados nervosos que se dão à pratica do espiritismo. E com um agravante a mais: é barato, está no 
alcance de todos, e por isso mesmo, leva mais gente, muito mais aos hospícios, do que a “poeira do diabo”, a “coca 
maravilhosa”... É o tóxico com que se envenenam, todos os dias, os débeis mentais, futuros hóspedes dos asilos de 
insanos. Lêem-no, assimilam-no, incluem a essência diabólica de que é composto, caldeiam os conhecimentos nele 
adquiridos nas sessões espíritas. 
 
Nesse mesmo ano (1931) Murilo de Campos e Leonídio Ribeiro publicam o livro anti-espiritismo “O Espiritismo no Brasil”, 
buscando relacionar o Espiritismo com a Medicina, e onde se lê: “A prática do espiritismo é um problema de polícia, é 
crime contra o código penal”... 
 
(http://pt.wikipedia.org/wiki/Hist%C3%B3ria_do_espiritismo_no_Brasil) 
 
 
CABOCLOS E NEGROS 
 
A Federação Espírita Brasileira, insuspeita, no caso, por ser kardecista, e as sessenta e cinco sociedades 
espíritas federadas, todas, como kardecistas, igualmente insuspeitas, no Conselho Federativo reunido nesta 
capital, em Outubro de 1926, aprovaram e adotaram, sobre as manifestações de Espíritos de Caboclos e 
Negros, um parecer que pode servir de esclarecimento à conduta de quem não pertença a Linha Branca de 
Umbanda. 
 
O parecer, que está inserto às páginas 205-206, da Resenha dos trabalhos daquele Conselho, foi provocado 
por uma consulta da Tenda Espírita de Caridade, desta capital, e foi aceito, além desse Centro, e mais a 
Federação, pelas seguintes instituições espíritas: 
 
Alagoas:  
 

• Grupo Dr. Manoel Antônio da Cruz – Maceió; 
• Centro Espírita Alagoano “Mello Maia” – Maceió. 

 
Bahia:  
 

• União Espírita Baiana. 
 
Ceará:  
 

• Centro Dr. Dias da Cruz – Iguatú. 
 
Distrito Federal: 
 

• Trabalhadores da Última Hora; 
• Cultivadores da Fé e da Verdade; 
• Centro Espírita Beneficente Francisco de Assis; 
• Centro Espírita União dos Filhos Pródigos; 
• Centro Espírita Antônio de Pádua; 
• Tenda Espírita de Caridade; 
• União Espírita Rio Pedrense – Oswaldo Cruz; 
• Centro Espírita Vicente de Paulo; 
• União Espírita Luz e Caridade – Quintino Bocaiúva; 
• Centro Espírita de Jacarepaguá; 
• Centro Espírita Francisco de Assis – Méier; 
• Centro Espírita Discípulos de Jesus – Campo Grande; 
• Cruzada Espírita Suburbana – Engenheiro Leal; 
• Centro Espírita Maria Magdalena – Ramos; 
• Centro Espírita Maria Magdalena – Praia Formosa; 
• Centro Espírita Fraternidade – Marechal Hermes. 

 
 
Espírito Santo: 
 

• Federação Espírita do Espírito Santo; 

 216 

http://pt.wikipedia.org/w/index.php?title=Ant%C3%B4nio_Xavier_de_Oliveira&action=edit&redlink=1
http://pt.wikipedia.org/wiki/1931
http://pt.wikipedia.org/wiki/O_Livro_dos_M%C3%A9diuns
http://pt.wikipedia.org/wiki/O_Livro_dos_M%C3%A9diuns
http://pt.wikipedia.org/wiki/Coca%C3%ADna
http://pt.wikipedia.org/wiki/Leon%C3%ADdio_Ribeiro


• Centro Espírita Henrique José de Mello – Vitória; 
• Centro Espírita Maria Santíssima – Vitória; 
• Grupo Espírita Amor e Caridade – Vitória; 
• Grupo Espírita Paz, Luz e Humildade – Vitória; 
• Centro Espírita João Casemiro dos Santos – Vitória; 
• Centro Espírita Jesus, Espírito Santo e Caridade – Afonso Cláudio; 
• Agremiação Espírita Bezerra de Menezes, Amor e Caridade – Afonso Cláudio. 

 
Maranhão: 
 

• Centro Espírita Maranhense  São Luiz; 
• Centro Espírita Coroatense Antônio Vieira – Coroatá. 

 
Mato Grosso: 
 

• Grupo Espírita Vicente de Paulo – Ladário. 
 
Minas Gerais: 
 

• Grupo Espírita Vinte e Cinco de Dezembro – Caxumbú; 
• Grupo Espírita Paz e Caridade – Montes Claros; 
• Casa Espírita – Juiz de Fora; 
• Centro Espírita Dias da Cruz – Juiz de Fora; 
• Centro Espírita Paz, Luz e Amor – Cataguases; 
• Centro Espírita Cristão – Cambuquira. 

 
Para: 
 

• União Espírita Paranaense. 
 
Pernambuco:  
 

• Federação Espírita Pernambucana; 
• Centro Espírita João Baptista – Limoeiro. 

 
Rio de Janeiro: 
 

• Centro Espírita de Valença; 
• Federação Espírita do Rio de Janeiro; 
• Centro Espírita Friburguense; 
• Grêmio Espírita Bittencourte Sampaio – Petrópolis; 
• Sociedade Espírita Humildade e Caridade – Andrade Araújo; 
• Centro Espírita Fé, Esperança e Caridade – Nova Iguaçu; 
• Centro Espírita Bittencourt Sampaio – Barra Mansa. 

 
Rio Grande do Norte: 
 

• Federação Espírita Riograndense do Norte. 
 
Rio Grande do Sul: 
 

• Federação Espírita do Estado do Rio Grande do Sul. 
 
São Paulo: 
 

• Centro Amor e Luz – Guaratinguetá; 
• Igreja Espírita de Piracicaba; 
• Centro Caridade e Amor – Pindamonhangaba; 
• Amor e Caridade – Bauru; 
• Centro Espírita de São Paulo – Capital; 
• Sinceridade e Fé – Albuquerque Lins; 
• Luz, Caridade e Amor – Igarapava; 
• Centro Celso Garcia – Capital; 
• Paula Ortiz – Jacareí; 

 217 



• Paz Consoladora – Casa Branca; 
• A Nova Luz – Campinas; 
• Amor e Caridade – Itirapina; 
• Maria Nazareth – Capital; 
• União Espírita de Dois Córregos. 

 
Santa Catarina: 
 

• Centro Caridade de Jesus – São Francisco. 
 
O parecer é, na íntegra,  o seguinte: 
 
PARECER – Os Espíritos não têm entre si linguagem articulada; a linguagem deles é ideológica, por assim 
dizer, como projeção do pensamento, Mas, se admitimos, e isto é do caráter dos próprios ensinos doutrinários, 
que os Espíritos se manifestam com as características de sua individualidade terrena, frequentemente ou  mais 
comumente a da última encarnação – não há estranhar que o façam no idioma que aqui falaram. 
 
Espiritualmente falando, não deve haver uma linguagem de africano, ou de bugre, como não há Espíritos 
pretos, nem caboclos, nem japoneses ou slavos. O que há são Espíritos que se manifestam desta ou daquela 
forma, nesta ou naquela linguagem, de acordo com as circunstâncias de tempo e meio, tendo em vista tais ou 
quais objetivos e, possivelmente, aproveitando afinidades mediúnicas. 
 
O que é condenável não é a linguagem nem a credencial com que se apresentam Espíritos quaisquer, e sim a 
improcedência ou banalidade – quando não nocividade – de tais ou quais manifestações. Sem ofensa aos 
princípios doutrinários, pode admitir-se que os Espíritos adaptem as suas manifestações de modo a melhor 
impressionarem os seus interlocutores. Assim como um homem ilustrado, entre rústicos, tem de baixar o nível 
da sua expressão e mesmo das suas idéias, para melhor ser compreendido e atendido, assim pode e deve 
fazer um Espírito, logicamente. 
 
O essencial é que a fala visando fins elevados, porque, neste caso, há eu tolerar os meios pelos fins. 
 
Não devemos perder de vista que a tarefa dos desencarnados é complexa e adstrita a particularidades que nos 
escapam. Se tudo tem uma razão de ser, se nada pode furtar-se ao crivo da Lei, não podemos, em tese e de 
modo absoluto, condenar coisa alguma.   
 
Em regra, ao falar de manifestações tais, a primeira idéia que ocorre, é a de fetiches e batuques. Ora, isso não 
entra no quadro doutrinário, porque é necromancia, superstição, bruxaria (em sentido genérico), baixo 
espiritismo, porque feito com Espíritos, mas não Doutrina Espírita. Porém, a verdade é que sabemos de 
Grupos onde se manifestam Pretos e Caboclos que – sem embargo da forma pitoresca ou bizarra, suscitam a 
fé, produzem curas espirituais e psíquicas, concorrem, finalmente, para o levantamento do nível moral coletivo, 
que é o escopo primacial da Doutrina, assim, pois, se o critério evangélico é o seguro estalão pelo qual 
devemos guiar-nos, só é passível de suspeição a árvore que não produz bons frutos, porque é pelo fruto que 
se conhece a árvore. 
 
A Federação, em tese não infirma as manifestações de “Caboclos” nem de “Pretos”, conquanto não as adote 
como norma mais eficiente de trabalho, achando que do mesmo modo devem proceder as Sociedades adesas, 
uma vez que, como acima fica dito, tais práticas são, não há negar, Espiritismo, porém, não são Doutrina 
Espírita. Acata, entretanto, todos os bons frutos, como tais reconhecidos. 
 
Rio de Janeiro, 06 de Outubro de 1926 – José Juvêncio do Sacramento – Codro Palissy – Pedro de Camargo – 
Epiphanio Bezerra – Manuel Quintão. 
 
Humilde filho de Umbanda, aceito esse parecer, acrescentando-lhe, porém, esta elucidação: - Se a Doutrina 
Espírita admite, explica e legitima essas manifestações, é porque as enquadra em seus princípios, e, 
conseqüentemente, não se pode condená-las nem inquiná-las em seu  nome. 
 
A LINHA BRANCA, O CATOLICISMO E AS OUTRAS RELIGIÕES 
 
Ensina Allan Kardec, à pagina 434 do “Livro dos Espíritos”, que a religião se funda na revelação e nos 
milagres, e acrescenta, na página 440 da mesma obra: - “O Espiritismo é forte, porque assenta nas próprias 
bases da religião”. Sendo assim, a religião de origem divina, não podemos esperar que as derrubem os nossos 
ataques, nem devemos considerá-la merecedora de nossas zombarias.  
 
Os filhos de Umbanda respeitam e veneram todas as religiões e, sobretudo, a Igreja Católica pelas suas 
afinidades com o nosso povo e ainda pelas entidades que a amparam no espaço. 

 218 



Obra terrestre originaria do espaço, a Igreja Católica está cheia da sabedoria dos iluminados, e a Linha Branca 
de Umbanda pede, com freqüência, a sua tradição, e aos seus altares, elementos que lhe facilitem a missão de 
amar a Deus, servindo ao próximo, e nisso não se afasta de Allan Kardec, pois a página 442 do “Livro dos 
Espíritos” lê-se: 
 
“O espiritismo não é obra de um homem. Ninguém pode inculcar-se como seu criador, pois, tão antigo é ele 
quanto à criação. Encontramo-lo por toda a parte, e em todas as religiões, principalmente na religião católica, e 
ai com mais autoridade do que em todas as outras, porquanto nela se nos depara o princípio de tudo quanto há 
nele: os Espíritos em todos os graus de elevação, suas relações, ocultas e ostensivas com os homens, os 
Anjos guardiões, reencarnação, a emancipação da alma durante a vida, a dupla vista, todos os gêneros de 
suas manifestações, as aparições, e até as aparições tangíveis. Quanto aos demônios, esses não são senão 
os Espíritos maus, salvo a crença de que eles foram destinados a passar perpetuamente no mal”. 
 
Estamos convencidos de que se os espíritas estudassem com mais profundeza e com ânimo desprevenido à 
liturgia da Igreja, haveriam de perceber-lhe um sentido oculto, compreendendo que na majestade sonora das 
naves se conjugam todas as artes para favorecer o êxtase e desprender a alma, elevando-a a Deus. 
 
Sou dos que acreditam que o catolicismo, como todas as igrejas, vai entrar num período luminoso de 
reflorescimento, revigorado e rejuvenescido por surpreendentes reformas para as quais vão cooperar, com o 
antagonismo de suas diretrizes, as correntes materialistas de nosso tempo e a evidência multiplicada dos 
fenômenos espíritas. 
 
Um espírita eminente, o Dr. Canuto de Abreu, que é, além de médico e advogado, um verdadeiro teólogo, 
entende que o espiritismo trouxe para a Igreja Católica um dogma novo – o da reencarnação, e para todas as 
religiões necessárias a evolução humana, um principio correspondente a esse. 
 
Procurando penetrar o futuro, acreditamos que o espiritismo triunfará na Igreja, sem destruí-la. Assim como 
invoca o consenso unânime dos povos para demonstrar a existência de Deus, a Igreja invocará a 
universalidade das manifestações espíritas para aceitar o espiritismo, e talvez época surja em que os templos 
tenham escolas e corpos médiuns. Longe de prejudicar o espiritismo, isso lhe aumentará a força, o prestígio e 
a eficácia, colocando sob a orientação dos espíritos as corporações sacerdotais. 
 
Voltando, porém ao presente, acrescentemos que a Linha Branca de Umbanda, que conta, entre os seus 
Guias, tantos antigos padres, não procura intervir na vida da Igreja para atacar o seu clero, limitando-se a 
observar que há clérigos ruins, como há péssimos presidentes de Sessões Espíritas, e que nem aqueles, nem 
estes, com seus erros e falhas, atingem a Igreja e o Espiritismo. 
 
Ante a Igreja, qualquer que ela seja, católica, ou protestante, como diante do sacerdote, quer pastor, quer 
padre, é de simpatia e respeito a atitude do filho de Umbanda e o conselho que aqui poderíamos deixar aos 
crentes daqueles templos se resume em poucas palavras: 
 
- Segue rigorosamente os preceitos de tua religião, e Deus estará contigo. 
 
A DOUTRINAÇÃO DO PRETO-VELHO 
 
Um cavalheiro de brilhante posição, trajando boas roupas, e gostando  orgulhosamente de estadear 
importância, surpreendido por uma ameaça de revés, na esperança de aparar o golpe, iminente da desventura, 
foi a uma Sociedade Espírita solicitar apoio e socorro aos protetores espirituais. 
 
Levaram-no a um médium em que se manifestava, sobrado ao peso centenário da idade, um Preto de origem 
africana, ou que como tal se apresentava, 
 
Ouviu-lhe o Protetor a história e a exposição queixosa de seus receios e dúvidas, e um remate ardente de 
súplica. 
 
Estendeu-lhe o Protetor a mão, pedindo: 
 
- Beija a mão ao Preto-Velho. 
 
E depois do ósculo: 
 
- Senta-se ai, no chão, ao pé do Preto-Velho. 
 
E vendo-o, com a sua elegância no soalho: 
 
- Tu não tens vergonha de beijar a mão do Preto-Velho: 
 219 



- Não.  
 
O Espírito incorporado pediu um cachimbo e, baforando uma fumaça, continuou: 
 
- O filho não conhece um italiano que às vezes passa lá pelo teu escritório? Um já meio velho, a roupa muito 
usada, as botas sem salto. Parece que ele te conhece. 
 
- Sim, sei quem é. 
 
- Ele já teve dinheiro, não é? 
 
- Sim, já teve posição. Foi homem de fortuna. 
 
- E teve negócio contigo, não? 
 
- Tivemos negócios; altos negócios. 
 
O Protetor soprou uma fumaça: 
 
- Esses dias ele falou contigo, parece que não gostaste. 
 
- Não me lembro. 
 
- Filho, tu não enganas o velho. Olha, depois, ele quis falar contigo, tu não paraste na rua. 
 
- Pode ser. 
 
- Velho compreende, meu filho. Na tua posição não ficam bem, não é? 
 
- Sim, não fica, meu pai. 
 
- É verdade, filho. O que vale é dinheiro. O italiano perdeu o dinheiro, não importa que seja um bom homem, 
que tivesse te ajudado, não vale mais nada. 
 
Constrangia-se, mudo, o consulente, e o velho prosseguia.  
 
- O teu negócio está ruim, filho. Nessa marcha, acabas como o italiano, Ah! Filho, qualquer dia, ninguém para 
mais na rua para falar contigo. 
 
- O meu pai me ajude. 
 
- Mas filho; eu estou abaixo do italiano. Ele é branco, eu sou preto; ele ainda tem roupa de cidade; eu ando 
com roupa de negro cativo. 
 
- O meu pai é um Espírito. 
 
- Ele também. A diferença é que ele tem um corpo, e eu não. 
 
- Porém o senhor pode ajudar-me. 
 
- E tu podes ajudá-lo, ao coitado do italiano. Pois tu queres que te ajudem e não queres ajudar os outros? 
 
- Eu podendo, ajudarei. 
 
Escachimbando , em sua meia língua, o Protetor continuava: 
 
- Vamos ver, vamos ver. 
 
E com um sorriso: 
 
- Olha lá filho. Cuidado com os pretos. Preto-velho tem um irmão carnado, um preto-velho que anda ai pela 
cidade. É o seu retrato. É o preto-velho sem tirar nem por.  
Ele é médium, e não sabe. Às vezes, eu tomo o corpo dele e ando ai pela cidade. Qualquer dia passa por mim. 
Eu te chamo. Quero ver se beijas a mão do Preto-Velho, no meio da rua. 
 
Acanhado, mas resoluto, o elegante prometeu: 
 220 



- Beijo, meu pai. 
 
Rindo alto, o protetor considerou: 
 
- A necessidade é negra. És capaz de beijar a mão de tosos os pretos da cidade, Mas no meio da rua, filho. 
Não te escondas nalgum corredor. 
 
E diante do embaraço do orgulhoso: 
 
- Não te amofines. O Preto-Velho não se encontrará contigo antes que se endireite o teu negócio. Depois, não 
faz mal que o encontres e não pares na rua. Não precisarás mais dele. 
 
A INSTITUIÇÃO DE UMBANDA 
 
Nos artigos sobre a Linha Branca de Umbanda e Demanda, explicamos a sua organização no espaço, de 
acordo com as necessidades de determinadas zonas terráqueas, por largo ciclo de tempo, com o concurso de 
elementos espirituais afins com os habitantes dessas regiões; o seu fundamento evangélico, inspirando-se no 
exemplo de Jesus, ao expulsar os vendilhões do templo; e o seu objetivo – a prática da Caridade, libertando de 
obsessões, curando as moléstias de origem ou ligação espiritual, anulando os trabalhos da Magia Negra, e 
preparando um ambiente favorável a operosidade de seus adeptos. 
 
Mostramos, em seguida, o rigor de sua hierarquia, as causas dos usos de seus atributos, e as dos apetrechos 
semelhantes aos empregados pelas Linhas adversas; a natureza, a necessidade e o efeito dos despachos; a 
sua constituição em Sete Linhas e a formação das Falanges que as integram e tornam eficientes; a ação 
isolada de cada Espírito, a ação da Falange, a de cada Linha, e o esforço combinado de todas. 
 
Estudamos os Protetores de suas Tendas, ou Centros, a razão pela qual tantas entidades superiores se 
apresentam como Caboclos broncos ou Negros ignorantes; a diversidade de origem deles, em referência as 
suas últimas encarnações na Terra, a sua bondade humilde e o seu alto saber disfarçado em mediocridade. 
 
Constatamos, em cada Linha, a inspeção constante de vinte e um Orixás, Espíritos dotados de faculdades e 
poderes extraordinários, e vimos a grandeza luminosa de seus Guias supremos, tratando, com certa amplitude, 
desses iluminados com que temos estado em contato. 
 
Observamos, ainda, uma instituição da Linha Branca de Umbanda e Demanda, com a sua organização terrena 
correspondendo a do espaço, com os seus serviços do plano material articulando-se no plano espiritual, 
regendo-se, em cima e em baixo, por um sistema que a coloca ao nível de qualquer religião regular. 
 
E dentro dessa harmonia, com as responsabilidades e as funções, sob inquebrável disciplina hierárquica, 
definidas, quer para os Espíritos, quer para os homens, verificamos ações que se comparam aos velhos 
milagres consagrados pela auréola, no altar. 
 
Não conhecemos, no Espiritismo, nada que se compare, como organização, às Tendas de Maria (nota do autor: 
aqui, Lal de Souza faz uma alusão a Mãe Maria Santíssima) do Caboclo das Sete Encruzilhadas, e basta citá-las 
para mostrar que a Linha Branca de Umbanda e Demanda é uma grande e legítima instituição religiosa. 
 
O FUTURO DA LINHA BRANCA DE UMBANDA 
 
A evolução da Linha Branca de Umbanda e Demanda depende e acompanhará a evolução das populações 
situadas na zona terráquea de sua ação e influência. 
 
Tanto mais decline a magia em suas operações danosas à criatura humana, quanto mais se simplificarão os 
processos da Linha Branca, obriga a exercê-los de conformidade com as circunstâncias decorrentes da 
atuação de forcas espirituais e camadas fluídicas maleficamente empregadas. 
 
Destinada, também, a quebrar o orgulho mental e mundano de nosso tempo, à medida que o progresso moral 
dos homens se acentue, a Linha Branca acompanhando-o modificará o caráter, ou a natureza de suas 
manifestações, adaptando meios novos de servir a Deus, esclarecendo e amparando o próximo. 
 
 
Dia virá, certamente ainda distante no tempo, em que não haverá necessidade de recorrer aos meios materiais 
para alcançar efeitos espirituais, em que o aparecimento de Caboclos e Pretos-Velhos nos Terreiros das 
Tendas apenas ocorrerá esporadicamente, para não deixar perecer a lembrança destas épocas de duro 
materialismo e pesado orgulho utilitarista, que tão árdua e penosa tornam a missão dos Espíritos incumbidos 
da assistência aos homens, como trabalhadores da Linha Branca de Umbanda. 
 
 221 



A Linha, então, terá aprimorado a sua organização atual e, dentro dos quadros do Espiritismo, será uma 
instituição de grande fulgor, regrada pela sistematização severa que a de agora esboça, articulando, cada vez 
mais, o seu plano terreno no alto plano do espaço, de que é reflexo. 
 
Nessa idade, os falquejadores (Quem desbasta, em geral com machado, facão) do grande tronco, como os chama o 
Caboclo das Sete Encruzilhadas, os humildes presidentes e trabalhadores de Tendas, hoje incompreendidos e 
injuriados, abençoarão, no espaço, libertos da matéria, os sofrimentos e as calúnias que afrontaram na Terra, 
no cumprimento de uma tarefa muitas vezes superior aos seus méritos e energia. 
 
Quando, porém, raiará o esplendor dessa aurora? Esperemo-lo, confiantes. Por mais que tarde, há de vir e, 
para quem se coloca na sua ação espiritual no mundo material, sob o ponto de vista espírita, a lentidão das 
coisas não gera o desânimo, porque o tempo não tem limite e o Espírito é imperecível. 
 
Presentemente, as forças maléficas que a Linha Branca tem de enfrentar, na defesa da humanidade, tomam 
um desenvolvimento assombroso, sob o impulso da exasperação dos piores sentimentos humanos, irritados 
até a revolta pelas amarguras econômicas oriundas dos erros e crimes do egoísmo de indivíduos e povos, 
acumulando-se ininterruptamente através de numerosas gerações. 
 
Os institutos mais inferiores, por tanto tempo reprimidos por sentimentos assentes em preconceitos 
fundamentados em princípios religiosos, derribadas essas convenções pelos abalos sociais dos últimos 
decênios, irrompem com a fúria das torrentes represadas, ameaçando o mundo de uma subversão moral 
completa. 
 
A Linha Branca de Umbanda e Demanda é um dos elementos de reação e defesa com que o Espiritismo, ao 
lado das religiões espiritualistas, tem de dominar essa avalanche tumultuaria e arrasadora, competindo-lhe, a 
Linha Branca na região terreal de sua influência, a parte mais penosa da Demanda, pois tem de se agir com a 
flor, que embalsama, e com a espada, que afugenta, entre as hostilidades e as desconfianças de alguns de 
seus aliados no amor a Deus e na prática do bem. 
 
Esse terrível surto do mal tem de ser quebrantado, e a Linha Branca, que hoje se encapela em ondas 
espumantes de oceano em tempestade, será, na bonança, o azul lago placidamente refletindo as luzes do céu. 
 
E, pois que estas linhas serão publicadas na manhã que nos recorda o sorriso de Jesus infante, na manjedoura 
de Belém, seja permitido ao humilde filho de Umbanda enviar saudações e votos de paz no seio de Cristo, aos 
crentes e sacerdotes de todos os templos, com uma súplica fervorosa pelo bem estar daqueles que se privam 
do conforto da fé, e desconhecem Deus. 
 

**********//********** 
 
Reafirmamos mais uma vez. A importância de se ler o livro de Leal de Souza – “O Espiritismo, A Magia e as 
Sete Linhas de Umbanda”, o primeiro livro editado sobre a Umbanda no Brasil, onde está disposto a Umbanda 
primeva do Caboclo das Sete Encruzilhadas, disponibilizado em nosso site juntamente com este livro, no ícone 
– “Livros Históricos”. Também poderão optar por comprá-lo na “Editora Conhecimento”. 
 

**********//********** 
 

Vamos agora a uma entrevista muito interessante efetuada pelo irmão Cláudio Zeus com a neta de Zélio de 
Moraes, que nos esclarece muito sobre a condução dos trabalhos realizados pelo Senhor Caboclo das Sete 
encruzilhadas: 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 222 



DOIS RELATOS DE TRABALHOS ESPIRITUAIS DA LINHA BRANCA DE 
UMBANDA E DEMANDA DO CABOCLO DAS SETE ENCRUZILHADAS 

 
DEFLAGRAÇÃO ESPONTÂNEA DE PÓLVORA 

 
O interior do Estado do Rio de Janeiro, em sítio tranqüilo e quase deserto, pois conta poucos habitantes, uma 
pequena seção de grandes Tendas realizava trabalhos vulgares, de doutrinação de Espíritos surpreendidos na 
prática do mal. 
 
O Chefe do Terreiro, isto é, o Guia Espiritual, havia desincorporado, deixando a reunião ao menos 
aparentemente, sob a direção e responsabilidade exclusivas do presidente humano, e tudo corria serenamente, 
sem incômodos, apesar de uma outra tentativa de reação dos rebeldes que estavam sendo doutrinados. 
 
Num repente, abalando com a surpresa, o organismo de seu médium desprevenido, o Guia incorporou, 
pedindo: Vamos levar esses infelizes para o espaço. Temos trabalho sério. 
 
Uma a uma, a ligeiro toque na fronte dos respectivos médiuns, as entidades em erro deixaram os aparelhos, 
encaminhando-se, conduzidas pelos protetores, a centros especiais da regeneração no plano espiritual. 
 
O Guia Preveniu: Estão queimando as nossas Tendas. E emendou: Ainda estão em preparativos. Mais cinco 
minutos e tocam fogo. Vamos defender-nos, já e já. 
 
Para compreensão do público, é necessário dizer que as Tendas da Linha Branca de Umbanda, na prática da 
caridade, são constantemente forçadas a desfazer trabalhos de magia negra e a quebrar arremetidas de 
entidades espirituais empenhadas em servir ódios e paixões terrenas. 
 
Com isso, irritam esses Espíritos e enchem de cólera as criaturas que com eles trabalham, pois não só lhe 
ferem o orgulho, sempre insolente nestes desventurados, como os prejudicam materialmente, visto com têm 
eles a infelicidade de mercadejar com a habilidade sinistra dos malfeitores do espaço. 
 
Tais indivíduos, com o auxilio de tais Espíritos, fazem trabalhos formidáveis com o intuito de fechar essa ou 
aquela Tenda da Linha Branca que os prejudicou, e a Tenda alvejado, logo prevenida pelos seus Guias, reage 
com rapidez, à altura da agressão, elevando os recursos da defesa. Tratam-se, desse modo, verdadeiras 
grandes batalhas. 
 
Assim, os adversários da Linha Branca recorrem, com freqüência, à pólvora, para perturbá-las, atingindo os 
médiuns com espessas camadas de fluidos rudes e bruscamente deslocadas, e produzindo outros efeitos. 
 
O Guia da pequena reunião ordenara, como vimos, à defesa imediata, e dizia: “O nosso Chefe é bom demais 
para esse Planeta. O Sete Encruzilhadas não quer que faça mal nem aos inimigos que nos perseguem. Temos, 
pois, de limitar-nos à defesa, deixando, apenas, que os perversos sejam atingidos pelo reflexo de sua maldade. 
E basta isso para castigá-los. 
 
Mandou traçar, prolongando à soleira da porta, uma linha emblemática de pólvora. 
 
Concentração; pediu. Coração limpo e pensamento firme em Deus, nosso Pai. O nosso fogo vai ser aceso com 
o de lá. 
 
Silenciosos, as frontes inclinadas, os assistentes tinham o aspecto grave de pessoas absorvidas por uma idéia, 
ou presas à engrenagem de um raciocínio, na solução de algum problema. 
 
E na vibração desse silêncio, sem que se lhe chegasse lume, como se se incendiasse espontaneamente, a 
linha emblemática de pólvora explodiu num rápido clarão, enchendo a sala de fumaça. 
 
(Leal de Souza – Diário de Notícias – 2ª seção – Rio de Janeiro, Quinta-Feira, 29 de Dezembro de 1932) 
 
AÇÃO DE UM ESPÍRITO SOBRE UM SAPO 
 
Tenda de Nossa Senhora da Piedade. Sala de oito metros de comprimento sobre três de largura. Os trabalhos, 
com a assistência de quinze pessoas, correm serenos com a regularidade harmoniosa de sempre, sob a 
direção espiritual do Orixá Mallet, da Falange de Ogum, incorporado em seu médium. 
 
Em cavalheiro estabelecido em rua do centro, na Capital Federal, porém, morador no subúrbio, em Engenho de 
Dentro, recorrera àquele Espírito, queixando-se, ao mesmo tempo, de males do corpo e desorientação nos 
negócios e atribuindo a causas espirituais esses infortúnios. 
 223 



O trabalhador, isto é, o Chefe superior das Falanges de Demanda das Tendas de Maria (nota do autor: alusão a 
Mãe Maria Santíssima), estabeleceu, com precisão rigorosa, as causas espirituais desses malefícios, 
confirmando as suspeitas da vitima deles: Trata-se de um caso de magia negra. 
 
Continuando a investigar, determinou quem a encomendara, a razão desse recurso às forças ocultas, o preço 
ajustado e pago para desfechar o golpe, o individuo com que se fez o negócio macabro, as entidades do 
espaço que o realizaram, o local onde foi executado. 
 
Era necessário neutralizá-lo, desfazendo-o, e esse trabalho não comportava demora ou atraso. E o Orixá 
começou imediatamente a realizá-lo, sem ferir as atenções, pois todos os presentes estavam mais ou menos 
habituados a esse gênero defensivo de práticas de caridade. 
 
A Sessão durava uma hora. Súbito o Orixá declarou: É preciso um sapo.  
 
Não era possível, àquela hora, naquela sala, arranjar um sapo. Visse se podia fazer o trabalho com outro meio, 
pediram as pessoas de responsabilidade na Tenda. 
 
É indispensável um sapo! Repetiu o delegado de São Jorge. 
 
Algo irritado, um dos auxiliares humanos exclamou: Mas. Orixá, onde é que vamos arranjar um sapo a esta 
hora? 
 
Outro acrescentou: O Orixá devia ter pedido antes de começar o trabalho. 
 
Também o Sr. R... vem a última hora fazer a consulta, e quer logo fazer o trabalho! Admoestou outro. 
 
Severo, erguendo-se, o Orixá circungirou o olhar pelos circunstantes, e impondo-lhes silêncio, mandou-os que 
se alinhassem em duas filas, da porta da rua, à janela fechada do fundo. Pediu um copo de vidro, e colocou-o 
no chão, entre as duas fileiras, no extremo interior, e sentando-se no soalho, solicitou e acendeu um charuto. 
  
Abram a porta. Escancarem-na, ordenou. 
 
Aberta a porta, explicou: Vamos esperar o sapo. Ninguém sai do lugar, ninguém fala. Concentração. 
 
Concentrar no sapo, Orixá?  
 
Num gesto violento de negação contrariada, sacudiu a cabeça, e, depois, alçando a mão, indicou o alto. 
 
Deus. 
 
E completou: Eu chamo o sapo... 
 
Quedaram-se, todos, num silêncio cheio de vibrações mentais, olhos postos no chão, alguns, outros as 
pálpebras caídas, muitos mirando, fora, as ramagens das árvores em oscilação sob o sussurro leve da brisa, 
enquanto, o olhar no copo, o busto do médium apoiado nas mãos espalmadas no soalho, o charuto à boca, o 
Orixá baforava, envolvendo-se em fumaça. 
 
Transcorreram dez, quinze, quase vinte minutos, e de dentro da noite, como se brotasse da terra, um sapo, aos 
saltos, chegou à porta, e, transpondo-lhe a soleira, entrou na sala, e, coaxando e pulando, passou entre as 
duas filas de pessoas, até chegar ao extremo do aposento, para, no salto final, meter-se no copo. 
 
O Orixá, sem espanto, sem espalhafato, disse àquele em cuja defesa trabalhava: 
 
Pegue esse copo, e na primeira encruzilhada devolva esse sapo a quem lh´o mandou. E acabou-se o mal. 
Tudo vai melhorar; a saúde e os negócios. 
 
E assim foi, de fato. Para o cavalheiro em questão, tudo melhorou: da saúde aos negócios. 
 
(Leal de Souza – Diário de Notícias – 2ª seção  – Rio de Janeiro, Quinta-Feira, 28 de Dezembro de 1932) 

 
 
 
 

 224 



ENTREVISTA COM DONA LYGIA CUNHA, NETA DE ZÉLIO DE MORAES E 
RESPONSÁVEL PELA CONDUÇÃO DAS SESSÕES NA TENDA ESPÍRITA 

NOSSA SENHORA DA PIEDADE 
 
No final do ano de 2007, descobri, por pura sorte, o perfil de um rapaz chamado Marcelo, que vinha a ser filho 
de Dona Lygia, neto de dona Zilméia e bisneto de nosso já conhecido Zélio Fernandino de Morais, a quem 
coube, ainda que alguns rejeitem, a criação de uma nova religião, através da entidade que se apresentou como 
Caboclo das Sete Encruzilhadas, nos idos de 1908, como já é do conhecimento de todos... ou leram esta parte 
da historia da Umbanda em outros lugares.  
 
De início confesso que fiquei meio tímido para contatá-lo, tanto que levei alguns dias pensando se deveria ou 
não, como seria recebido, se teria alguma resposta, embora achasse que deveria fazê-lo pois, “viajando” por 
Comunidades como Orkut, MSN e outras, pude perceber que ainda são muitas as dúvidas que existem, não só 
sobre a figura de Zélio, do Caboclo e principalmente do culto religioso que este batizou de Umbanda. Além 
disto, ainda havia encontrado, nessas viagens, as informações mais disparatadas sobre certos rituais que 
alguns afirmavam, até com “certa certeza”(?), que existiam nas práticas das Tendas fundadas por Zélio e o 
Caboclo das Sete Encruzilhadas, a quem passarei a chamar de “Chefe”, como carinhosamente até hoje ele é 
tratado pela família e por aqueles que com eles se alinham. Pois bem.  
 
Tomei coragem e entrei com contato com o Marcelo que me respondeu até além de minha expectativa, 
fornecendo-me endereços e telefones que, é obvio, não serão aqui divulgados, de forma que eu pudesse me 
contatar com sua mãe, dona Lygia Cunha, o que fiz.  
 
E quando o fiz pela primeira vez, por telefone, ela deve se lembrar que cheguei a me espantar por ficar 
sabendo que a família residira por muitos anos em um prédio bem defronte ao que eu moro (local em que ela 
estava neste momento e se preparava para a última Sessão do ano que ocorreria dois dias após), e por coisas 
que a vida não explica, eu nunca soubera. 
 
Conversamos por um bom tempo. Minha proposta de preparar este questionário que se segue foi muito bem 
aceita e cheguei a combinar de estar presente nessa próxima sessão, o que infelizmente, por motivos 
particulares, não me foi possível, ficando eu de enviar-lhe as perguntas por e-mail para que sobre elas 
refletisse e escolhesse sobre o que gostaria de escrever, acrescentar, modificar ou não, e tivesse tempo 
suficiente para até mesmo, em caso de necessidade, buscar subsídios junto a sua mãe, dona Zilméia, sobre 
assuntos de que talvez não tivesse conhecimento; coisas que teriam acontecido quando ainda muito jovem e 
não tinha assumido seu cargo atual dentro da Tenda.  
 
Com todas as suas ocupações de mãe, avó, dona de casa, da Tenda, etc., etc., dona Lygia, pacientemente nos 
forneceu respostas às principais perguntas que, de acordo com minhas “viagens” antes citadas, me pareciam 
necessárias para melhores informações, já que como vemos, muitos têm os acontecimentos de 15 e 16 de 
novembro de 1908 como marco inicial da Umbanda, mas mesmo entre esses, uma grande parte não sabe 
como foi ou é a Umbanda preconizada pelo Chefe.  
 
As perguntas e respostas que se seguem foram as que de mais importância via eu no momento, e as estou 
colocando da mesma maneira que foram e vieram, ou seja, sem interpretações pessoais minhas. 
 
Questionário: 
 
Pergunta: Há pouco tempo em que uma revista de Umbanda saiu uma reportagem na qual dona Zilméia teria 
dito que matavam um porco para Ogum uma vez por ano e que isso era feito desde os tempos do senhor Zélio. 
Por tudo que já conhecia da Umbanda do Caboclo das Sete Encruzilhadas, sempre soube que sacrifícios de 
animais eram proibidos pelo Caboclo. Como se explica então essa “imolação de um porco para Ogum”, se nem 
seria este o animal adequado, de acordo com os rituais afros?  
 
Obs.: Esse comentário deu origem a diversos debates em que os africanistas afirmavam que o Caboclo das 
Sete Encruzilhadas também fazia sacrifícios. 
 
Resposta: O ritual para elaboração da comida de Ogum foi trazido por Orixá Mallet (uma das entidades que 
atuavam junto ao Caboclo das Sete Encruzilhadas, também de meu avô) que seria obrigatoriamente um 
sarapatel. O sarapatel era feito com os miúdos de um porco castrado, por isso usava-se o animal com esta 
característica. Ele era morto por uma pessoa de fora do Terreiro, fora da Tenda Espírita Nossa Senhora da 
Piedade, habilitado e contratado para tal. A carne era usada como alimento para qualquer refeição. Isto seria 
sacrifício? Hoje não mais existe esta contratação e a comida é feita, como para todos os Orixás, compra-se os 
ingredientes nos mercados. E quanto a sua dúvida, não ser o porco adequado nos rituais afro, nada sei; nós 
estamos falando da Umbanda do Caboclo. Não fazemos sacrifícios; qualquer dúvida é só visitar-nos. 

 225 



 
 

Pergunta: Sobre Exus: Como eram e são agora compreendidos os Exus na visão da Umbanda do Caboclo 
das Sete Encruzilhadas? Já trabalham com eles? O que os fez mudar, se assim procedem? Pergunto isso 
porque há um texto na Internet em que o próprio Zélio explicava como o Chefe e ele viam os Exus e o porquê 
de não trabalharem com eles. 
 
Resposta: Os Exus eram e são compreendidos da mesma forma, desde a fundação da Tenda Espírita Nossa 
Senhora da Piedade; não houve qualquer mudança. Não há sessões de Exus. Continuam sendo, como dizia o 
Caboclo, os soldados, os trabalhadores do nosso Terreiro; são chamados somente quando necessário, 
normalmente nas descargas ou em outros trabalhos de defesa contra a magia. 
 

 
 

Pergunta: Iniciei em um Centro Espírita que, embora kardecista em sua raiz, tinha sessões de Umbanda de 
Mesa Branca e que dizia seguirem a Umbanda preconizada pelo Caboclo das Sete Encruzilhadas. Nesse 
Centro não havia velas, atabaques ou Congá. Era assim na Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade? O que 
mudou desde então para vocês que estão mais próximos da Umbanda do Caboclo das Sete Encruzilhadas. 
 
Resposta: A Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade sempre trabalhou com velas, pembas, ponteiros, 
fumo, defumadores; temos Congá, que nada mais é que um altar com imagens de Santos; nunca usamos 
atabaques.  Trabalha-se também com pontos firmados que são usados nas sessões e os pontos cantados, 
sem qualquer acompanhamento instrumental. Só voz. Para o nosso entender nada mudou na Tenda Espírita 
Nossa Senhora da Piedade.  
 226 



Se houve mudanças em Tendas criadas por meu avô, isto não é de nossa alçada. Nós continuamos fieis aos 
ensinamentos e preceitos do Chefe (como também chamamos o Caboclo das Sete Encruzilhadas) e esta será 
sempre a nossa luta. 
 

 
 
Pergunta: Como é feita a iniciação de médiuns da Tenda? Quando eles são considerados prontos? 
 
Resposta: Existe na Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade as chamadas Sessões de Desenvolvimento 
sob a responsabilidade de um Babá da casa, ajudado por outros médiuns antigos. As sessões dividem-se em 
duas partes; uma teórica e outra prática, na qual a incorporação dos médiuns em desenvolvimento é 
trabalhada. Após algum tempo participando desses trabalhos são considerados semi-prontos pela indicação do 
Guia Chefe. Após esta indicação, deverão ser burilados nas Sessões de Caridade, muitas vezes trabalhando 
como médiuns de atração, até receberem ordem para trabalharem na Casa, dando passes. Não há tempo 
marcado e cada um tem o seu tempo para desempenhar tal tarefa. 
 
Pergunta: Tendo a Umbanda do Caboclo das Sete Encruzilhadas tomado como ponto de partida os 
ensinamentos kardecistas, eu perguntaria em que momento as oferendas e/ou obrigações com comidas ou de 
outro qualquer tipo começaram a fazer parte dos rituais? 
 
Resposta: Apesar da primeira manifestação pública do Caboclo das Sete Encruzilhadas ter se dado na Sede 
da Federação Espírita de Niterói, as práticas da Umbanda não partiram de ensinamentos kardecistas, até 
porque os kardecistas de então, rejeitavam as manifestações de Pretos-Velhos e Caboclos por considerarem 
“Espíritos pouco evoluídos”. Aliás, o próprio Caboclo foi convidado a deixar o recinto na ocasião de sua 
incorporação. Não quero dizer com isto que rejeitemos os ensinamentos de Kardec. Os usamos para entender 
as questões relacionadas aos processos de evolução espiritual, reencarnação, etc., e temos profundo respeito 
pelas práticas dos kardecistas. Nossas práticas partiram dos ensinamentos que foram trazidos pelo próprio 
Chefe, por Pai Antônio e posteriormente por Orixá Mallet (entidades recebidas por meu avô). E quanto a sua 
pergunta sobre oferendas, etc., foi a partir da chegada do Orixá Mallet (segundo informações da minha mãe). 
 
Pergunta: Orixá Mallet – Vocês devem ter tido bastante contato com essa entidade. Poderiam me responder 
se era uma entidade ligada ao africanismo? Seria ele um desses que se acostumou a chamar de “capangueiro 
de Orixá”? Ou apenas uma entidade da linha de Ogum Malê? Ele era um Espírito (que tivesse vivido antes na 
Terra) ou um elemental/Orixá como compreendem os ritos de candomblé? 
 
Resposta: Eu infelizmente não tive muito contato com Orixá Mallet, pois era muito jovem e não freqüentava 
assiduamente as suas sessões, os seus trabalhos. Orixá Mallet não era ligado ao africanismo, nem 
“capangueiro de Orixá”, como você questiona.  
 
Ele era malaio e se apresentou com este nome; foi o Guia que veio para resolver “as demandas” do Centro e 
da própria Umbanda em seu nascedouro. Falava pouco e sua comunicação se dava predominantemente por 
gestos, era bastante rápido e exigente nas suas ações e nos trabalhos que realizava. Como se apresentava 
como malaio e pelas descrições de sua aparência, acredito que tenha tido uma existência terrena como o 
Chefe e Pai Antônio. 
 
 227 



 
 
Pergunta: O que vocês teriam a dizer dessas falanges que estão aparecendo na Umbanda como: Ciganos, 
Malandros, Boiadeiros, Lixeiros, Mendigos, Caipiras...? 
 
Resposta: Sobre as falanges que você pergunta: Ciganos, malandros e boiadeiros, temos conhecimento. 
Lixeiros, mendigos e caipiras... nunca ouvi falar, nada sei sobre elas. Na Tenda Espírita Nossa Senhora da 
Piedade não trabalhamos com nenhuma delas, embora eventualmente alguma entidade possa se manifestar 
com trejeitos típicos de malandros e também com movimentos de um boiadeiro. 
 

 
 
Pergunta: Qual a opinião de vocês quanto ao uso de paramentos, vestimentas que caracterizam certas 
entidades (Boiadeiros, Exus, Caboclos), como cocares, chapéus de couro, chicotes, laços e outros dentro dos 
rituais de Umbanda?   
 
Resposta: Esta Umbanda com paramentos não conheço, não usamos e particularmente não vejo necessidade 
de roupas, adereços ou qualquer tipo de fantasias.  
 

 228 



 
 
Pergunta: Qual a opinião atual de vocês sobre as vestimentas que devem usar os médiuns para trabalhos 
dentro da Umbanda? O que mudou desde o Caboclo das Sete Encruzilhadas para cá? 
 
Resposta: A nossa Umbanda continuará a usar um uniforme simples, como é desde a sua fundação. Para as 
mulheres um vestido branco c/ comprimento normal complementado com um calção por baixo até o joelho e, 
os homens calça comprida branca e camisa branca. Por praticidade esta camisa vem sendo substituída por um 
jaleco branco simples. Trabalhamos descalço. Os médiuns usam uma fita vermelha na cintura e os cambonos 
uma fita verde.    
 

 
 

Pergunta: O Ponto riscado do Caboclo das Sete Encruzilhadas é uma encruzilhada encimado por um coração 
transpassado por uma flecha? Mais algum detalhe?   
 
Resposta: O ponto riscado do Caboclo é um coração transpassado por uma flecha somente.     

 229 



 
 
Pergunta: Qual a opinião de vocês sobre essa volta do Caboclo das Sete Encruzilhadas anunciada pela 
médium Adriana Berlinsky que escreveu recentemente dois livros aos quais ainda não tive acesso, que teriam 
sido psicografados pelo Chefe? 
 
Resposta: O Caboclo continua tendo o seu Centro, a Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade, com 
excelentes médiuns incluindo a filha carnal de Zélio de Moraes, sem qualquer mudança nas suas diretrizes e 
práticas desde a sua criação. Assim sendo me causa certo estranhamento que ele possa ter escolhido um 
médium sem nenhum contato com esta casa para se manifestar. Além disso, segundo informações recebidas 
através de outras entidades que com ele trabalhavam na Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade, o Chefe, 
após cumprir sua missão junto a Zélio de Moraes, já estaria em esferas ainda mais elevadas do astral superior, 
não mais realizando trabalhos em nosso plano. 
 

 
 

Pergunta: Após o falecimento de Zélio, já tiveram alguma notícia dele, do Caboclo das Sete Encruzilhadas ou 
de Pai Antônio, ou de qualquer outra entidade que com ele trabalhasse? 
 
Resposta: Sim, o meu avô já esteve conosco, a sua última mensagem foi em novembro de 2007 na abertura 
da Sessão do Amaci. O Caboclo aparece para nós, em momentos muito especiais em nosso Terreiro e os 
médiuns videntes percebem sua presença manifestada na forma de um clarão de luz azul. Os seus recados 
são trazidos através de Caboclos e/ou Pretos em algumas ocasiões. Pai Antônio já incorporou algumas vezes 
com minha mãe, também em nossas sessões, trazendo muita alegria e uma imensa saudade. 
 230 



 
 
Pergunta: Há pouco tempo tive a oportunidade de ler em uma certa comunidade do Orkut que talvez lhes 
interessasse (aos membros dessa comunidade) comprar a casa onde morou o Sr. Zélio, em Neves, para que 
ali fosse criado uma espécie de marco do início da Umbanda, mas que alguém que teria ido ao local teria se 
deparado com uma pessoa que, embora da família, seria evangélica e nada interessada em Umbanda ou 
qualquer coisa parecida. Vocês têm conhecimento desses fatos (da possível compra e da pessoa que lá 
reside)? 
 
Resposta: Freqüenta hoje o Terreiro da Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade uma das pessoas da 
comitiva que esteve em visita a casa. Existia sim esta idéia, mas não sei como surgiu. A pessoa que os 
recebeu é católica (sic) e não evangélica e é bisneta da tia Zilka (única irmã de meu avô). São os atuais 
moradores da casa, seus pais e irmãos. O meu avô nunca foi favorável a qualquer culto a sua personalidade 
ou a valorização de algo material ligado a Umbanda, como um imóvel, por mais importante que seja para a 
nossa história. Assim sendo nos arrepia a idéia de um “Museu da Umbanda” ou coisa parecida, com fotos, 
objetos de meu avô ou algo similar. Uma “casa de Umbanda” só tem sentido para nós se for para a prática da 
caridade e para isto, como diria o Chefe, basta a copa de uma árvore. 
 

 
 
Pergunta: A que fatos ou interpretações vocês atribuem essa diferenciação tão grande de Umbandas hoje 
existentes e a essas afirmações de que: “Já existia Umbanda antes do Caboclo das Sete Encruzilhadas e que 
ele não teria criado a Umbanda e sim anunciado ou mesmo, como afirmam outros, socializado?”. 

 231 



Resposta: Em relação às diferenças acredito no lema “cada cabeça uma sentença”. A Umbanda não é 
dogmática porque o Chefe assim o quis. Não foi criada uma doutrina, talvez para permitir que aquele que seja 
dotado de mediunidade e afeito aos seus ideais possa se tornar um trabalhador de suas causas. A coisa mais 
importante é que paute suas práticas na humildade, no amor e na caridade. Nós na Tenda Espírita Nossa 
Senhora da Piedade procuramos manter as práticas como nos foram ensinadas pelas entidades recebidas por 
meu avô. Para cada uma delas existe uma razão, uma justificativa nem sempre muito clara. Procuramos ser 
um esteio do que foi preconizado por estas entidades, entretanto sem termos a pretensão de sermos melhores 
que quaisquer outros. Quanto a existência da Umbanda antes do Caboclo, só podemos falar por aquilo que 
está na nossa história e o que nos foi ensinado: A Umbanda é uma religião brasileira que incorpora elementos 
de todos os povos constituintes de nossa nação, especialmente do índio, do negro e do branco europeu, 
nascida por ordem do astral superior, através do Caboclo das Sete Encruzilhadas voltada principalmente para 
a prática da caridade. Seu nascimento se deu em São Gonçalo – RJ em 15 de novembro de 1908 no bairro de 
Neves. 
 

 
 
Pergunta: Que tipo de mensagem vocês gostariam de deixar para os Umbandistas de todas as vertentes 
atuais? 
 
Resposta: Importante é que tenham pureza em seus corações. A fé é a maior alavanca. A Umbanda para nós 
sempre será baseada na simplicidade, no amor, na caridade e principalmente na humildade. Nunca se afastem 
desses ensinamentos. Façam sempre suas orações pedindo orientação aos mestres espirituais. Salve Oxalá e 
que Ele os abençoe.  
 
OBSERVAÇÕES IMPORTANTES: 
 

1) Todo este texto, após montado, foi remetido para Dona Lygia para que tivesse sua aprovação e 
recebesse qualquer emenda que bem achasse necessária. 

 
2) As fotos que acompanham a matéria (algumas das muitas que foram enviadas à família) foram feitas 

em 26/04/2008, durante a Sessão em homenagem a Ogum e com permissão de Dona Lygia por quem 
fui muito bem recebido.  

 
3) Que se observem, através das fotos, o tipo de indumentária utilizada pelos médiuns, bem como a 

ausência de atabaques no recinto do Terreiro, o que desmentem peremptoriamente muitos dos 
comentários expostos em mídias. 

 
4) Como fiquei sabendo lá mesmo, em breve a Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade terá seu Site 

na Internet e, assim que ficarmos sabendo o endereço, ele será aqui exibido. 
 
Que Oxalá nos abençoe e ilumine a todos, são também meus sinceros votos!  
 
(Cláudio Zeus – Maio de 2008) 
 

 
 

 232 



REPORTAGEM DA REVISTA ESOTERA, DE FEVEREIRO DE 2006, COM 
IMPORTANTES INFORMAÇÕES DE ZILMÉIA DE MORAESSOBRE OS 
TRABALHOS NA TENDA ESPÍRITA NOSSA SENHORA DA PIEDADE 

 

 

 233 



 
 
 

 234 



 
 

 235 



 

 
 

 
 

 
 

 236 



 
 
 

 237 



 
 
 

 
 
 
 

 238 


	A UMBANDA É ANUNCIADA.....................................................................................................................................16
	16 DE NOVEMBRO DE 1908 – A PRIMEIRA SESSÃO............................................................................................20
	A SEDE INICIAL DA TENDA ESPÍRITA NOSSA SENHORA DA PIEDADE.............................................................25

	 PRIMEIRO RELATO ESCRITO SOBRE A TENDA ESPÍRITA NOSSA SENHORA DA PIEDADE......80
	O VERDADEIRO LOCAL DA PRIMEIRA MANIFESTAÇÃO DO CABOCLO DAS SETE ENCRUZILHADAS........139
	PADRE JOSÉ DE ANCHIETA..................................................................................................................................147

	 ESTÓRIA DA ENCARNAÇÃO NO BRASIL DO CABOCLO DAS SETE ENCRUZILHADAS.............150
	 FOTOS GERAIS DA TENDA ESPÍRITA NOSSA SENHORA DA PIEDADE, EM BOCA DO
	 REGIMENTO INTERNO DA TENDA ESPÍRITA NOSSA SENHORA DA PIEDADE...........................182
	 DOIS RELATOS DE TRABALHOS ESPIRITUAIS DA LINHA BRANCA DE UMBANDA E
	DEMANDA DO CABOCLO DAS SETE ENCRUZILHADAS.................................................................221


	AS ORIGENS DA UMBANDA I.pdf
	Uma regra para reger a todos. É possível? (Publicado por M.R.C. em 13 de Setembro de 2008 às 11h20min)
	“Reconhece-se a qualidade dos Espíritos pela sua linguagem; a dos Espíritos verdadeiramente bons e superiores é sempre digna, nobre, lógica, isenta de contradições; respira a sabedoria, a benevolência, a modéstia e a moral mais pura; é concisa e sem p...
	Todo pensamento evidentemente falso, toda máxima contrária à sã moral, todo conselho ridículo, toda expressão grosseira, trivial ou simplesmente frívola, enfim, toda marca de malevolência, de presunção ou de arrogância, são sinais incontestáveis de in...
	CRÍTICA E SERVIÇO

	A UMBANDA É ANUNCIADA
	16 DE NOVEMBRO DE 1908 – A PRIMEIRA SESSÃO
	A SEDE INICIAL DA TENDA ESPÍRITA NOSSA SENHORA DA PIEDADE

	A ligação entre Zélio de Moraes e Benjamim Gonçalves Figueiredo
	PRIMEIRO RELATO ESCRITO SOBRE A TENDA ESPÍRITA NOSSA SENHORA DA PIEDADE
	O VERDADEIRO LOCAL DA PRIMEIRA MANIFESTAÇÃO DO CABOCLO DAS SETE ENCRUZILHADAS
	PADRE JOSÉ DE ANCHIETA


	Dê deloucau;
	O ESPÍRITO FABIANO DE CRISTO TRABALHANDO PELA ASSISTÊNCIA SOCIAL ESPÍRITA
	ESTÓRIA DA ENCARNAÇÃO NO BRASIL DO CABOCLO DAS SETE ENCRUZILHADAS
	REGIMENTO INTERNO DA TENDA ESPÍRITA NOSSA SENHORA DA PIEDADE
	Faltava-nos ainda saber, com mais detalhes, como se processavam as sessões e os rituais na Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade. As mesmas podem ser observadas no – REGIMENTO INTERNO DA TENDA ESPÍRITA NOSSA SENHORA DA PIEDADE, acima. Iremos aqui, s...

	O Rito
	DOIS RELATOS DE TRABALHOS ESPIRITUAIS DA LINHA BRANCA DE UMBANDA E DEMANDA DO CABOCLO DAS SETE ENCRUZILHADAS




